### REPRINT FROM THE PANDIT.

॥ श्रीः ॥

## आगमप्रामाएयम्।

# श्रीपञ्चरात्रतन्त्रश्रामारायव्यवस्थापनपरम् । श्रीभाष्यकाराणां परमगुरुणा श्री६यामुनाचार्यस्वामिना प्रणीतम् ।

सत्संप्रदायाचार्यसर्वतन्त्रस्वतन्त्र पं॰ स्वामिश्रोराममिश्र-शास्त्रिणा परिशोधितं कचिद्विषमे विशदीकृतं च ।

### **ĀGAMAPRĀMĀNYA**M

By ŚRI YAMUNACHĀRYA SWAMIN **The Paramaguru** of Si bhāshyācī, i iga,

EDITED BY

S. A. S. T. S. P. S. M. M. RAMA MISTRA S'ASTRI PROFESSOR SANSKRIT COLLEGE, BENARES

Digitized and Uploaded by: भारतीय Parshad Das on 24 June 2013.

श्री रामेश्वर पाठकेन तारायन्त्रालये मुद्भितम्।

१९९४ वैक्रमाब्दे । १९३७ ईस्वी ।

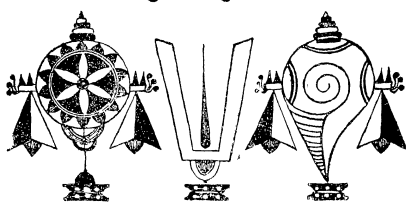
॥ श्रीः ॥

श्रीयै नमः ।

श्रीपतयं नमः।

श्रीमते रामानुजाय नमः।

नमोनमो यामुनाय यामुनाय नमोनमः। नमोनमो यामुनाय यामुनाय नमोनमः।



यस्मिँश्चिरन्तनगिरामिह तत्परत्व-तत्तत्प्रलम्भनविमुर्छितशोकहानम्। आयत्तमस्ति भववारिधिपोतपादो रामानुजार्यमुनिरेष जयत्यऽजसम्॥

### ॥ श्रीनते सराव्याय वसः ॥

# त्रान्सम्रामास्यविषयस्य सम्बद्धाः

# पञ्चरात्रासम्मामस्ये सहसूर्वेपदाः।

#### and the

|                                                                         | P     | ų.  |
|-------------------------------------------------------------------------|-------|-----|
| पञ्चरात्रप्रामाण्याभ्युपगन्तूणामवाद्यण्यनिरूपणम् । ""                   | 190   | 8   |
| चाननतानामगाग्राण्यनिरूपणम् ।                                            | 6     | ઇ   |
| वृत्त्वर्थे देवेशपुजनाहिनिपेधः ।                                        | 4     |     |
| वेदलाम्योन पञ्चराञ्चलस्त्रप्रामाणन्निकपणस् ।                            | 23    | 26  |
| इल्लियादीनां विविक्संनिवेशस्यातिमा कार्यस्वातुसानम् ।                   | 8.5   |     |
| ेद-पश्चरत्योः साम्येन प्रामाण्यनिरूपण्य ।                               | १८    |     |
| पञ्चा बतः जनस्याशुपततस्य प्रतास्य सम्बद्धिः ।                           | 23    | 9.0 |
| जीयोद्यजित्रतिपादकपञ्च रात्रशास्त्रामान्यतिरूपणम् ••••                  | ₹६    |     |
| अनुमानादिनं पुरस्कृत्य पद्धरात्रप्रामाण्यसमर्थनम् ।                     | € 6   |     |
| ारत्यणप्रणीतत्वेन पञ्चराग्रतन्त्रद्रामः।ण्यन्यवस्थापनम् । "…            | 88    |     |
| तन्त्रान्त <b>राणां पञरा</b> त्रप्रसाण्यस्यायेन प्रासाण्यसमर्थनासंभवः । | 84    |     |
| ाञ्चलतप्रकियोपपादनस् । 💛 💛 🤫                                            | 819   |     |
| पकराज्ञतन्त्रं आपाततो वेदनिन्दाद्वीनेन अग्रामाण्यमाञङ्क्य तत्परिहारः    | 6, 8  |     |
| पाडराविकदीक्षातस्वादक्षीनम् ।                                           | 93    |     |
| उत्पत्यसंभवचतुम्बृश्वपरोध-तन्त्रिरासप्रदर्शनम् ।                        | લ રૂ  |     |
| वेद-उच्चरात्रशास्त्रयोः स्वतःप्रामाण्यनिरूपणम् ।                        | 4.    |     |
| ने नास्त्रसा वारणधर्मे बार्गनेवन्धन्य हा स्थापनिक पणव                   | 60    |     |
| ्रद्धण्याहे तहकारितमञ्ज्ञाने आक्षित्रत्वनिर्देष्णेग्य ।                 | 197   |     |
| अस्यवतानां चरणवात्यान्ययज्ञानसङ्कापरिहारः ।                             | かる    |     |
| वृत्या बात्यत्वशङ्कालमाचिः                                              | :96   |     |
| शात्वत-सागवतशब्दार्थनिरूपणम् ।                                          | .SĘ   |     |
| बृत्यर्थदेवपुजनप्रयुक्तदोमोग्रण्याङ्कासमाचिः ।                          | 10 10 |     |
| देवलकादिशब्दार्थनिरूपणम् ।                                              | 50    |     |
| निर्माक्यशब्दार्थनिरूपणपुरस्मारं तद्रश्यस्त्रामस्यः वन्यवस्थापनम् ।     | 'SR   |     |

| २ सुर                                   | त्रीपत्रम् ।                   |          |    |
|-----------------------------------------|--------------------------------|----------|----|
| भागवतानामेव भगविभवेदितवस्तूपर्य         | ।<br>गोधम्यौनैतरेषाम् ।        | ,        | ८१ |
| देवतान्तरनिर्माल्योपयोगनिषेधः ।         | • ••                           | ****     | ८३ |
| मोज्यामोज्यव्यवस्था शास्त्रेकसमधिः      | ाम्या।                         | ••       | ८४ |
| शाखाभेदेन कर्मानुष्ठानवैचित्रयवर्णनम्   |                                | ••••     | ८५ |
| द्विजानां गायश्रीप्रहणनित्यत्वं, त्यागे | ब्रात्यत्वं भागवतानां <b>।</b> | तद्ग्रह- |    |
| <b>ज</b> नैयत्यम् । ···· ···            |                                | • • • •  | ८६ |
| श्री६ नाथमुनीनां महिमवर्णनपुरस्सरं      | तच्छिप्यानां परपक्षक्ष         | पण-      |    |
| पर्याप्तत्वादिनिरूपणम् ।                | ••                             | ••••     | ८७ |
| U                                       | शम् ॥                          |          |    |

सन्तु पूर्वाचार्याः सहजदयादृष्टयो नः सहायाः सर्वत्र ऐहिकामुप्सिक-कार्येष्विति भृज्ञमभ्यर्थयते विनतोत्तमाङ्गो राममिश्रशास्त्री ॥



श्रीः । अयै नमः । श्रीवराय नमः । श्रोगते रामानुनाय नमः

## भूमिका।

पाय: सर्वेष्वित दर्शनेषु पृर्व ख्रशामां तात्यपत्रिनि**रू**-पर्यापरा प्रमान ५३ क्षितिविद्याचितारतस्थानिधारमाकामः नावद्भिरवललभ्विरे । यथा जैभिनीथे उपवर्षहस्तिर्गहराशायि च बोधायनहत्तिः, परं तु निजनयनिरूपम्कामैः कैशिद्तैरवींची-नैभैदृममाकरमभृतिषिः पूर्वेमीमांसासु, भर्तृशीङ्करमभृतिभिङ्कर-गोपांसासु च मह्ताऽऽयासेन श्रापेष्टची: सहुत्साच स्वाभिनवार्थ-निरूपण्परासि भवन्य ज्यानानि स्त्रेषु पुरत्रकिरे। तहतु व तदनुयायिभिः प्रायाकरादिभिः पूर्वतन्त्रे, शङ्कराचार्योदिभिश्रोत्तर-क्टोंडिहर्वतन्त्राबयेवारण्यानि ज्याख्यानान्याख्यातुषिति न परोत्त-माञ्चनिकार पाचीनाँथ दाशीनकथन्यानवसोकयता विपश्चितामिति, किभिह बहुकोन । परं तु विशिष्टाद्वैतमास्थायुकौराचार्येरद्यापि बौधायनीयमार्षमतमेव संरक्ष्यते । यन्मतं रुचिषु अमाशास्रुपेयुषी-तमिड्-गुहदेव-टङ्कभारुचिनशृतिधिराचार्येर्भाष्य-वार्तिकादि-ग्रन्थप्रक्षत्वनग्रुखेनाऽऽप्याचितम् । तदेवं नौवायनीयं भर्ते प्रतिकरः रमते समुचयवादिमजनित्येवं वा न्यवाहारि, तद्यु उ कोलिहः परिन्धामेन प्रदेव मर्न भागवतमत्तिमिति स्वविद्यय शाङ्कराचार्यादिसमये, यथा तैर्वादरायक्षित्रेषु सूत्रेषु मान्यमाभाषमार्गः

उत्पत्त्यसंभवसूत्रचतुष्ट्यीव्याख्यानावसरे (भागवता एवं मन्यन्ते) इत्यादिनोपन्यस्य निराकर्त्तुमारब्धम् ।

तदानीं पर्यन्तं श्रीभाष्यकाराः श्रीई रामानुजाचार्यां नावते रुरित नेतद्व्यपदिष्टमभवद् रामानुजमतिमित यथेदानीन्तनाः परमतानुवर्तिनो विशिष्टाद्वेतवादिनः सम्रुद्दिश्य रामानुजीया इति व्यपदिशन्ति । तदेवं शाङ्करसंप्रदायात्प्राचीने सनातनेऽस्मिन् श्रीसंप्रदाये वादिनां विविधा अभूवन् व्यपदेशा इति स्पृष्टमस्ति । यस्मिन् समये भागवतमतपदेनेदं व्यपदिष्टमभवद् विशिष्टाद्वेतमतं तदा श्रीभाष्यकाराणां परमगुरवो भगवन्तः श्रीई याम्रनम्रनयः प्राणीषुरम्रमागमप्रामाग्यग्रन्थम् ।

तदानीं हि द्वेषोद्रेकवशात्प्रथमतो ये भागवतमतिमदपिति व्यपदेष्टुमारेभिरे ते एव व्यतीते बहुतिथे काले एते
भागवता न ब्राह्मणा इति वक्तुं प्रायतिषत । तमग्रुं गगनतले पङ्कलेपप्रयत्नप्रायमसदुद्योगं भगवन्नारायणाग्रुखोद्गीतस्य सर्ववेदरहस्यार्थस्यप्रयाप्रभावन्त्रस्य बाललीलायितं निराकरणासम्रुद्यमं चावलोक्य निववन्धुराचार्याः प्रकृतं निवन्धम् ।
उत्पर्यसंभवचलुःस्त्रीव्याख्याने यथा परेः पागिडत्यं स्वीया
सद्दर्मानुयायिता च पदिश्तिता तथा त्रागमप्रामाण्याचार्यः स्वयमेव
महत्याञ्रभट्या निरवशेषेण पपित्रतिमिति गजश्चके कपित्थे
कर्णात् स्वीयवलावेदनाय तद्विसंसने रोषिमषेण कृतं पादतलाहत्या,
किन्तु स्पाञ्चार्यपरिचर्यामर्यादया मादृशस्योच्यते । तथा हि
विद्वानादिस्त्रक्याख्यानाक्षररे ।

"न च पश्चरात्रसिद्धान्तिभिर्वासुदेवादिषु एकैकस्मिन्
सर्वेषु वा ज्ञानैश्वर्यादितारतम्यकृतः कश्चिद्धेदोऽभ्युपगम्यते,
वासुदेवा एव हि सर्वे व्यूहा निर्विशेषा इष्यन्ते । न
चैते भगवद्व्यूहाश्चतुःसङ्ख्यायामेवावितहेरन्, ब्रह्मादिस्तम्बपर्यन्तस्य समस्तस्यैव जगतोभगवद्व्यूहत्वावगमादिति ''
श्रीशङ्कराचार्यारतदिदं विष्णुसहस्रनामव्याख्यासु स्वोक्तरेव विरुध्यते, तत्र "हि चतुरात्मा चतुर्व्यूश्चतुर्वेष्ट्रश्चतुर्भुजः '' इति भगवन्नामगणान्तःपातिनि चतुर्व्यूहशब्दे ।

व्यृ \*ह्यात्मानं चतुर्धा वै वार् देवादिमूर्तिभि:। सृष्ट्यादीन् प्रकरोत्येष विश्वतात्मा जनार्दनः॥

व्यासवचनात्। चतुर्व्यूहः। इति स्वयमेव कार्यविशेषसाधनसम्बद्देशेन चतुर्धा भवनमङ्गीचक्रे. ततश्च ब्रह्मादिस्तम्बपर्यन्तस्य जगतो यादृशो ब्रह्मभावो ता दशश्रतुर्व्यृहस्य, न हि लोष्टाश्मसाधारणो ब्रह्मभावो भवता भगवतश्रतुर्व्यहेऽभ्युपगन्तुं शक्योऽन्यथा व्युह्यात्मानं त् कदर्थितमेव चतुर्धा वे इति त्वदुपन्यस्तव्यासवचनं सर्वथा स्यात् । न च वासुदेव-संकर्षण्-प्रद्युम्नानिरुद्धमूर्त्तीरपहायापराश्रतस्रो वासुदेवादिमूर्त्तयो भवताऽपि निर्देष्टुं शक्यन्ते न चाषरेरपि केश्रिद्वादिभिरभ्युपेयन्ते ।

यदिष शारीरपुरुषश्क्रन्दः पुरुषो वेदपुरुषो महापुर ष इति वाहृचोपनिषदुक्ताश्रत्वारः पुरुषा व्युहा श्रस्येति चतु-व्युह इति व्याख्यानं, तदिष '' चतुर्मृतिश्रतुर्वाहुश्रतुर्व्यृश्रतुर्गितः ?

<sup>\*</sup> अत्र ध्यू इत्यनेनावतारावतारिभावस्य विश्रुतास्मेत्यनेनावतारावतारिभावा-पञ्चस्याप्यविकलेश्वरभावस्य, जनार्द्नपदेन उपलक्षणगुद्धा जगदुत्पत्तिस्थिति-प्रणाद्या-दिकारणतायाश्च बोधनेनाविकृतस्यैवैकस्य भक्तानुग्रहाय चतुर्मृतित्वमिति सिध्यति।

इति श्लोकेऽभिहितस्य चतुर्व्यृहशब्दस्यार्थो न तु प्रकृतस्य, न हार्थभेदं विना पदैक्ये भगवन्नाम्नां सहस्रसंख्यापपृरण्पपत्याशा, तद्वश्यं पदभेदेनार्थभेदेन वा भवितव्यमिति ब्राष्टादशश्लोकस्थ-चतुर्व्यूहशब्दार्थोऽगत्या स्वानुमतव्यासाभिमतरीत्यैवे ति स्पष्टं स्वीयमेव सहस्रनामव्याख्यानं स्वीयेनैव शारीरकस्थव्याख्यानेन विरुध्यते इति कृतं स्वोक्तिविस्मरण्शीलानां निम्नहमयन्नेनेत्युपर-म्यते।

एते ग्रन्थाचार्याः श्रीभाष्यकाराणां परमगुरवः\* श्री ६ नाथम्रनीनां पौत्राः श्रोसंप्रदायेऽत्यन्तपान्या बौद्धैः पादोनबौद्धै-रीषद्नबौद्धैर्वा संसारे प्रतारिते सन्पार्गसंदर्शकाः, अनेकभौढ-प्रवन्धनिवन्द्धारश्च । तद्यथा सिद्धित्रयम्, पुरुषनिर्णायः, श्रागमप्रामाग्यं, काष्ट्मीरागमप्रामाग्यं, भगवद्गीतानिगृढार्थ-न्याख्यानमिति,

यथोक्तं श्री६वेदान्ताचार्यंस्तत्त्वप्रक्ताकलापे । नाथोपज्ञं प्रष्टत्तं बहुभिरुपचितं याप्तनेयपवन्धैः ॥ इति,

त्रसमद्गुरुरत्नमहामालायां श्री६याम्रुनम्रुनयोमध्यमहामणि-स्वरूपा त्रतः स्वमणीतवेदार्थसंग्रहस्यादौ ।

परं ब्रह्मैवाइं भ्रमपरिगतं संसरति तत्, परोपाध्यालीढं विवशमशुभस्यास्पदमिति ।

<sup>\*</sup> श्रीदरामानुजाचार्याणां मातुलाः श्रीरामायणार्थोपदेष्टारश्च गुरवोऽभ्वन् श्रीद्शैल्णांचार्याः? श्रीदमहापूर्णांचार्याः समाश्रयणगुरवः। श्रीदगोष्ठीपूर्णाचार्यादः स्वार्थापदेशाचार्याः। अमीषां त्रयाणां गुरवो भगवन्तो यामुनाचार्यपादाः, अतस्ते श्रीमाष्याचार्याणां परमगुरवः॥

<sup>†</sup> यथोक्तमाळुवन्दारस्तवे स्वयमेव तैः पितामहं नाथमुनि विलोक्य प्रसीद महुसमिनतथिस्वा।

श्रुतिन्यायापेतं जगित विवतं मोहनमिदं ३

तमोयेनापास्तं स हि विजयते याम्रुनमुनिः ॥

एवमाचेरुराचार्याः श्रीर्दरामानुजभगवत्पादाः श्रीर्द याम्रना-चार्यवन्दनलत्त्रागुं विशिष्टमङ्गलम् ।

श्रीभाष्ये एतेषामेव सिद्धित्रयस्थानि वचनानि पुरस्कृत्य युक्तीश्रावलम्ब्याचार्याः प्रत्युचुर्निविशेषाद्वेतम् ।

उत्पत्त्यसंभवचतुःसूत्र्यर्थं याथातथ्येन जिज्ञासमानैरेष संदर्भोऽवश्यमबद्धानैरथ्येय इति चावधापयति विविधनिवन्ध-दर्शनसम्रुत्सुकान् दर्शनदर्शनव्यसनिनोजनान्।

त्रङ्गीकरोति च हृदयेन साहाय्यं मथुरास्थश्रीरामानुज-पाठशालाऽध्यापकस्य श्रीलच्मग्गाचार्यस्य, येन स्वहस्तलिखितं देवाच्चरपुस्तकं तेलङ्गाच्चरपुस्तकं च संधेष्यास्य ग्रन्थरत्रस्य मुद्रगो उपकार: साधु निरमिसंधितया समपादि ।

श्रयमागमप्रामाग्यग्रन्थः सम्यगवलोकितो दार्शनिकेतिहास-निरूपग्रान्यवसायानामत्यन्तम्रपयोच्च्यते । श्रस्ति चैष श्रीसंप्रदाया-नुयायिनामिव विपच्चसंप्रदायानुयिनामप्युपादेयो बहूनामज्ञात-रहस्यार्थानां ज्ञानहेतुत्वात् ।

श्राशासे चामुना यन्थमुद्रगापचारगादिन्यापारेगा पूर्वाचार्य-कृपाभाजनतां तया चात्पनः कृतसर्वकृत्यतामामुष्पिकीं शाश्वितकीं निश्रेयसयोग्यतां चेति ।

श्रावगाशुक्कसप्तम्यां पिरावतस्वामिरामिश्रशास्त्री शुक्रे । काश्याम् श्रगस्त्यग्रन्याश्रमाश्रमः । सं. १६४७.

नमः पूर्वाचार्येभ्यो निर्हेतुकदयादृष्टिभ्यः । इति शम् ॥ श्रीः

श्रीये नमः

श्रीधराय नमः

भगवते यामुनमुनये नमः

श्रीमते रामानुजाय नमः॥

## श्री६मद्यामुनमुनिविरचितमागमप्रामाण्यम्।

जगज्जन्मस्थितिध्वंसमहानन्दैकहेतवे ।

करामलकविद्वरवं पश्यते विष्णावे नमः ।।

येऽमी केचन मत्सरात्सवयसो दुर्मानसारा नराः ।

गम्भीरां गुण्णशालिनीयि गिरं निन्दिन्त निन्दन्तु ते ।।

सारासारिवचारकौशलदशापारे परेऽवस्थिताः ।

सन्तस्सन्त्यनस्यवोऽपि बहवः शंसन्ति ये मद्गिरम् ।।

श्राभिनिवेशवशीकृतचेतसां बहुविदायि सम्भवति भ्रमः ।

तदिह भागवतं गतमत्सरा मतियदं विमृशन्तु विपश्चितः ।।

इह केचिद् यतस्ततोऽवगतकतिपयकुतर्ककरुकविस्फूर्ज्जितविजित
मनसस्रयोमार्गसंरच्याच्याजेन निजविषर्शकौशलातिशयम्रपदर्शयन्तः

परमपुरुषिवरचितनिरतिशयनिश्रेयसगोचरपञ्चरात्रतन्त्रप्रामाण्ये विपनि

वदन्ति च ।

द्वेघा खलु प्रमागात्वं वचसामवसीयते ।

एकम्मानान्तरापेच्नमनपेच्नमथेतरत् ।।

तत्रापि ।

न तावत्पुरुषाधीनरचनं वचनं कचित् । श्रासीदति प्रमाणत्वमनपेत्तत्वलत्त्वणम् ।। पौरुषेयं हि वदः प्रमाणान्तरप्रतिपन्नवस्तूपस्थापनायोपादीयमानं वक्तुस्तदर्थसिद्धिमनुरुध्यमानमेव प्रमाणभावमनुभवति । न च पञ्च- रात्रतन्त्रप्रतिपाद्यमानविलक्ताणदीक्तापूर्वकभगवदाराधनाभिलिषतस्व- गीपवर्गीदसाध्यसाधनसंबन्धं प्रत्यक्तादोन्यावेद्यितुं क्तमन्ते । न हि प्रत्यक्तेण दीक्ताराधनादीनि निरीक्तमाणास्तेषां निश्रेयस-साधनतां प्रतिपद्यामहे ।

न चार्वाचीनाः केचिद्रतिमानुषशक्तयोऽमीपामभिलिषतसाध-नतामध्यिचितवन्त इति प्रमागामस्ति, यतस्तेषामपि चच्चरादीन्द्रियं दृश्यमानमिन्द्रियस्वभावं नातिक्रमितुम्रुत्सहते ।

ननु च ।

प्रकृष्यमागां पत्यत्तं दृष्टभाश्रयभेदतः । श्रतस्तदाश्रये कापि ध्रुवं परिनितिष्टति ।।

सर्वं हि सातिशयं निरितशयदशामनुभवद् दृष्टं वियतीव परिमाणं, सातिशयं च काकोलूकगृधादिषु प्रत्यत्तामीत्तितिनिति तदिप तथा भवितुमईति । इयं च ज्ञानस्य परा काष्टा या सर्व-गोचरता, श्रिधिकविषयतयैव हि जगित ज्ञानानि परस्परमितशेरते ।

> इत्यमैश्वर्यवैराग्यसामर्थ्यादिगुगा त्रपि । निरस्तातिशयाः पुंसि कचित्सन्तीति सूरयः ॥

त्रतो यस्यैतद्खिलभ्रुवनावलम्बिभावभेदसाच्चात्कारिपत्यचं स तत्समीचितदीचाराधनादिधर्मभावो भगवानेवं व्याचष्टेति किमनुपपत्रमिति ।

> तन्न प्रत्यच्चविज्ञानप्रकर्षः कल्पितोऽपि वः । स्वगोचरमतिक्रम्य नान्यदास्कन्दितुं च्चमः ॥

तथा हि ।

रूपरूपितदेकार्थसमवायिषु चात्तुष:। प्रकर्षो भवितुं युक्तो दृश्यमानप्रकर्षवत् ॥

एवम्,।

इन्द्रियान्तरविज्ञानं विश्वं गोचरयेत्र तु । कथं पत्यच्चविज्ञानं विश्वं बोधयितुं च्चमम् ॥ नतु तत्कृप्तसामर्थ्यं विद्यमानोपलम्भने ।

त्रसित हि स्वभावानुबन्धिन विद्यमानोपलम्भनत्वे प्रत्यत्ततेव परावर्तते, न ह्यजातमितृहत्तं वाज्यमयदनुमानादि प्रत्यत्तपत्तिन्तेपं त्त्वमते, तेन त्रशोषविषयितालत्ताण्यत्यत्तप्रकर्षः स्वभावनियमिनर्भृ-लितोदय इति न हृदयमिथरोहिति । इदमिप सातिशयेन निरितश-यमनुमिमानः पृष्टो व्याचष्टां सातिशय एव किन्नु तां दशामनुभवित यतः परं न संभवित महिमेत्यभिनिविशसे वाल इव स्थिवरभावम् ।

त्रथैकस्मिन् सातिशये केनाप्यन्येन निरतिशयेन भवितव्यमिति त्राहोस्वित्समानजातीयेनान्येन निरतिशयदशामधिरूढेन भवि-तव्यमिति ।

> न तावद्यिमः कल्पः कल्पतेऽनुपलम्भतः । न हि दृष्टं शरावादि न्योमेव प्राप्तवैभवम् ॥

यदि च तदेव सातिशयमर्सभावनीयपरप्रकर्ष परिनितिष्टेत् , हन्त ? तर्ह्येकैकेन घटमणिकादिना ब्रह्मागडोदरविवरमापूरितमिति तत्प्रतिहततयेतरभावभङ्गनसङ्गः ।

> व्योम्नैव लब्धसाध्यन्वान्मध्यभः सिद्धसाधनः । कल्पान्तरेऽपि दुर्वारं प्रागुदीरितदृषग्राम् ॥ विश्वस्तम्भान्तरव्याप्तस्तम्भरसप्रतिशयो न हि । दृष्टपूर्वस्तथाऽन्योन्यव्याघातः स्थित एव सः ॥

यदिप वियति परिमाणिमह निदर्शितं तदिप विमर्शनीयमेव परिमाणं हि नाम देशावच्छेदः इयत्ता परितोभाववेष्टनिमति यावत् ।

न च नभसि तदस्तीति कथिमव तिदह निदर्शनतया निर्दिश्यते ।

यदि च नभसि तदनुमन्त्रीत तदिष ति सम्भाव्यमानपर-पक्षिमिति पुनरिप साध्यविकलता ।

न च श्रितशियतेन प्रत्यचेश् दीन्नाराधनादयो धर्मतया श्रववोधिता इत्यपि प्रमाश्वमस्ति तस्मादस्मदादिषु श्रनालोचितपर-चेतनातिरेकपरिकल्पनाऽल्पीयसीति नाभिषेतसाध्यसाधनसम्बन्धे प्रत्यन्तं प्रमाश्वं, नतरां तन्मूलतया पञ्चरात्रस्मृतिः प्रमाश्वम् ।

न च करणपथदूरवर्तिनि पस्तुतवस्तुन्यविनाभावावधारणा-धीनोदयमनुमानम्रत्पत्तुमलं, न ह्यदृष्टचरवहयस्तद्विनाभावितया धूममनुसंद्धति ।

न चागमस्तात्वतसमयसिद्धक्रियाकलापकर्तव्यतोपस्थापनपरः परिदृश्यते, येन तन्मूलतया पञ्चरात्रसमृतयः प्रमाणं स्युः, न चादृश्यमानोऽप्यनुमानगोचरः, यथैव हि तन्त्रश्रसिद्धदीन्नाराधन-तत्फलाभिषतस्वर्गादिसाध्यसाधनभावो नानुमानगोचरः सम्वन्धाव-धारणविरहात्, एवं तन्मूलागमो ऽपि तत एव नानुमातुं शक्यः।

न चागमेनापि प्रस्तुतस्मरण्यमूलभूतागमावगमः सम्भवति । स हि द्वेधा पौरुषेयापौरुषेयभेदात् ।

न तावत्यौरुषेयेण वचसा तस्य सम्भवः । विभलञ्चुमि ब्र्युर्मृषेव पुरुषा यतः ॥ श्रयत्वेऽपि हि दश्यन्ते केचिदागमिकच्छलात् । श्रमागमिकभेवार्थं व्याचन्ताणा विचन्तणाः ॥ तदिह पञ्चरात्रयन्थप्रवन्द्रणामिष तन्यूलभूतागमावगयपुरःसरी किं स्वनिवन्धनानां वेदमूलस्वपितज्ञा, किं वा यथारुचि रचयतां प्ररोचनाय तथा वचनिषिति शङ्कामहे ।

तावता च प्रमाण्यत्वं व्याहन्येत समीहितम् । न हि नित्यागमः कश्चिद्दस्ति तादृशगोचरः ॥ न चोपमानात्तन्मृत्तश्चितिसिद्धिरसम्भवात् । कथं ह्यदृष्टपूर्वा सा सदृशङ्कानगोचरा ॥

न चार्थापत्तितस्तन्मूलश्रुतिसिद्धिः, अनुपपत्यभावात्, स्मरगान्यथाऽनुपपत्या हि तत्कल्पना मादुर्भवति । स्मरन्ति हि पश्चरात्रभगोतारः-दीचाराधनादि धर्मतयाऽष्टकादीनिव मन्वाद्यः।

न चाननुभूते वस्तुनि स्वरण्याक्षित्राविभविति, अनुभवश्रेन्द्रियलिङ्गश्रब्दसदृशानुपपद्यमानार्थपूर्वकः, ईदृशविषयेऽनुभवः
प्रमाणान्तरेभ्योऽनाविभवश्रोदनामेव मृलग्रुपकल्पयतीति सिध्येद्प्ययं मनोरथः यदि हि यथार्थत्वनियमोऽनुभवानां प्रामाणिकः
स्यात्, यदा पुनारागद्वेषाभिनिवेशादिवशोक्रतान्तः करणानामयः
थार्थानुभवभाविता भावनाः स्वानुरूषाः स्मृतीरारचयन्ति कथमिव
तदा स्मरणानुपपत्तितः प्रमाण्भूता श्रुतिरुपकल्प्येत अन्यथाऽपि
स्मरणोपपत्तः, मन्वादिस्मरणोष्विदानीं का वार्ताः ननु तत्रापि
प्रागुक्ता युक्तयः पराक्रमन्ते न श्रष्टकां दृष्टवतामिष्टसाधनिरित
मित्राविरस्ति।

न चानुमानं, संबन्धादर्शनात्, न च शब्दः, तदनुपलम्भात्, न चानुपलब्धोऽनुमातुं शक्यः, संबन्धादर्शनादेव, न चोपमेयः, सदृशानिरूपणात्, न च कर्ल्पयतुं शक्यः, अनन्तरोक्तत्वात्, स्मृत्यन्यथोपपत्तेः। वेदसंयोगिपुरुषस्मरणाजुपपत्तितः । कल्प्यते चेच् श्रुतिस्तत्र ततोऽन्यत्रापि कल्प्यताम् ॥ यतोनारदशाणिडल्यप्रमुखाः परमर्षयः । स्मर्यन्ते पञ्चरात्रेऽपि संप्रदायप्रवर्तकाः ॥

#### ततश्च ।

तुल्याच्चेपसमाधाने पञ्चरात्रमनुस्मृती ।
प्रमाण्यमप्रमाणं वा स्यातां भेदो न युक्तिमान् ।।
त्यज्यतां वा प्रमाण्यत्वं मन्वादिस्मृतिगोचरम् ।
विशेषः पञ्चरात्रस्य वक्तव्यो वा स उच्यते ।।
श्रापि वा कर्तृसामान्यात् प्रमाण्यमिति सूत्रयन् ।
सूत्रकारः स्फुटोचक्रे वैलच्चाग्यं विविच्चितम् ।।

तथा हि श्रुतिविहितानामित्रहोत्रदर्शपूर्णमासज्योतिष्टोमादि-कर्मणां स्मृतिविहितानामष्टकाचमन—संध्योपासनादिकर्मणां च पित्राद्युपदिष्टत्वात् परमहितबुद्धचा त्रैविद्यद्यद्धानां निर्विशेषमनुष्टानं दृष्टं, तेन तादशिशृष्टत्रैवर्णिकपरिग्रहद्रदिम्ना स्पष्टदृष्टाष्टकादि-कर्तव्यताप्रतीतिः स्वोपपादनपदीयसीं श्रुतिमेव भूलभूतामवलम्बते।

न चैवमाचमनोपनयनादीनिव श्रुतिविहिताग्रिहोत्रादिपदार्था-नुष्ठायिनस्तान्त्रिकाचारानुपचरतः पश्यामः ।

प्रत्युतैनान् विगर्धन्ते क्वर्वाणान् वेदवादिनः । तस्माद् यत्कर्तृसामान्यात् प्रामाग्यं स्मृतिष्वदितम् ॥ नैव तत्पञ्चरात्रादि वाह्यस्मरण्यम्हति । न हि त्रैवर्णिकाः शिष्टास्तदुक्तार्थानुपासते ॥

नतु तत्रापि श्रुतिस्मृतिष्राप्तशिखायज्ञोपवीतादिधारयद्-भिर्भागवतज्ञाह्मण्रीरहरहरनुष्टीयमानार्थत्वेन चोदनामूलच्ये संभाव्य- माने कथमिव प्राषाग्यपत्यनीकभूता भ्रमविष्रलम्भादयः स्मरग्-कारग्रतया कल्प्यन्ते ।

उच्यते ।

हन्तैवंवादिना साधु प्रामागयम्पपादितम् । यत् त्रैवर्णिकविद्विष्टाश्शिष्टा भागवता इति ॥

नतु ते कथमशिष्टा ये त्रैवर्णिकायगग्या ब्राह्मणाः तन्न तेषां त्रैवर्णिकत्वमेव नास्ति दूरे ब्राह्मण्यावः, न हीन्द्रियसंत्रयोगसम-नन्तरं केषुचिदेव देहविशेषेषु ब्राह्मज्यानमन्यतो व्यावर्तमानं नरत्वातिरेकिणां ब्राह्मण्यं नाम जातिविशेषमपरोद्ययामः, शिखा-यज्ञोपवीतादयस्तु ब्राह्मणादीनां विधीयमाना न तद्भावमापादियतुं द्यामन्ते, नाष्यवगमयन्ति, दुष्टश्द्रादिषु व्यभिचारदर्शनात्, अतोनि-विवादसिद्धद्भद्वयवहार एवात्रावगमनिदानम् ।

न च भागवतेषु ब्राह्मण्पदमिवशङ्कं लौकिकाः प्रयुञ्जते । भवति च भेदेन व्यपदेशः-इतो ब्राह्मणा इतो भागवता इति । स्यादेतद् ब्राह्मणेष्वेव कुतिश्चद् गुण्योगात् सात्वतभागवतादिव्य-पदेशः यथां तेष्वेव परिव्याजकादिशव्दा इति तन्न ।

> रूढ्या सान्वतशव्देन केचित् कुत्सितयोनयः । उच्यन्ते तेषु सत्स्वेष शब्दो नान्यत्र वर्चते ॥ रूढिशक्तिपतिद्वन्द्वियोगशक्तिपरिग्रदः । श्रयुक्त इति युक्तिज्ञा रथकारपदे यथा ।

त्रपरथा कथमिव रथकारशब्दोऽध्ययनसिद्धबुद्धचङ्गत्वभङ्गेनापि यौगिकों द्वतिमपहाय जातिविशेपमिभिनिविशते । सन्ति च सात्वता नाम ज्यनयनादिसंस्कारहीना वैश्यवात्यान्वियनोऽवरजन्मानः केचिद् यथा ऽऽह मनुः । वैश्यातु जायते ब्रात्यात् सुधन्वाचार्य एव च । भारुषश्च निजङ्घश्च मैत्रसात्वत एव च ॥

इति,

भागवतशब्दश्च सात्वतेषु वर्तत इति नात्र कश्चिद् विवाद: ॥ स्परन्ति च ।

पञ्चमः सात्वतो नाम विष्णोरायतनानि सः।
पृजयेदाज्ञया राज्ञां स तु भागवतः स्मृतः।। इति

तथाचोदीरितत्रात्यप्रस्तिवृत्युपायतयेदमेव स्मरन्ति यदमी ह प्रत्यच्चमेव वृत्त्यर्थमनुतिष्ठन्तो दृश्यन्ते तथा चोश्चना सर्वेषां कृषि-शस्त्रोपजीवनम् त्राचार्यसान्वतयोदेंवपूजनम् इति, तथा ब्राह्मे पुरागो विष्णोरायतनानि स पूजयेदाज्ञया राज्ञाम् । इति, तथा उन्यत्रापि सात्वतानां च देवायतनशोधनं नैवेद्यशोधनं प्रतिमासंरच्णाम् इति, तथा चेदशसंदेहव्यदासाय मनोर्वचः ।

प्रच्छन्ना वा प्रकाशा वा वेदितव्याः स्वकर्मभिः । इति ।

> श्रिप चाचारतस्तेषामश्राह्मग्यं प्रतीयते । . दृत्तितो देवतापूजा दीचानैवेद्यभचगाम् ॥ गर्भाधानादिदाहान्तसंस्कारान्तरसेवनम् । श्रोतिक्रयाऽननुष्ठानं द्विजैस्सम्बन्धवर्जनम् ॥ इत्यादिभिरनाचारेरश्राह्मग्यं सुनिर्गायम् ।

स्मरन्ति हि दृत्तितो देवपूजाया ब्रह्मकर्मस्वनिधकारहेतुत्वं यथा।

येषां वंशक्रमादेव देवार्चाद्यत्तितो भवेत् । तेषामध्ययने यज्ञे याजने नास्ति योग्यता ॥ इति । तथा च परमसंहितायां

### तेषामेव वचः ।

त्र्यापद्यपि च कष्टायां भीतो वा दुर्गतोऽपि वा । पूजयेन्नैव द्वस्यर्थे देवदेवं कदाचन ॥ इति ।

यदपि समस्तिविशिष्टविगर्हितिनर्भाल्यधारगानैवेद्यभक्तगाद्यनु-ष्टानं तदपि तेषामब्राह्मग्रयमेवाभिद्योतयति इति ।

श्रिप च यदवलोकनादाविष विशिष्टाश्रान्द्रायगादिप्रायिश-त्तानि विद्धित कथं तत्परिग्रहः श्रुतिमूलत्वमवगयतीति संभावयामः। स्मरिन्त हि देवलकावलोकने प्रायिश्चत्तं देवलकाश्रामी देवकोशोप-जीवित्वाद् वृत्त्यर्थं देवपूजनात् । तथा च देवलः।

देवकोशोपजीवी यस्स देवलक उच्यते । इति, तथा, वृत्यर्थं पूजयेदेवं त्रीगि वर्षागि यो द्विजः ।

स वै देवलको नाम सर्वकर्मसु गर्हितः।।

### इति ।

श्रमी पुनर्वशानुपरम्परया दृत्यर्थमेव देवमाराधयन्तो दृश्यन्ते, श्रतो देवलकत्त्वमकामेनाप्यभ्यनुज्ञातन्यं तथा च ।

विड्नराहं च पग्रं च यूपं देवलकं शवम् ।

भुञ्जानो नेत्त्रयेद्विपो दद्दा चान्द्रायगां चरेत् ॥

इति प्रायश्चित्तं स्मरन्ति, तथा च विषद्तरममीषामेवोपन्नाह्मग्यं वर्ण्यत्यितः । द्यवालुका देवलकाः कल्पदेवलका गण्भोगदेवलका भागवतद्यत्तिरिति चतुर्थः एते उपन्नाह्मणा इति, तथा च भगवान् व्यासः ।

त्राह्मयका देवलका नत्त्रत्रग्रामयाजकाः। एते ब्राह्मण्चग्ढाला महापथिकपश्चमाः॥ इति, एवं जात्या कर्मणा च त्रयीमार्गादपश्चष्टभागवतजनपरि-ग्रह्व एव पञ्चरात्रशास्त्रमामाग्यथमितचोपाय पर्याप्तो हेतुः, तथा हि ।

विवादाध्यासितं तन्त्रं न मानं पुरायपापयोः । त्रयीबाह्येपृहीतत्वाच् चैत्यवन्दनवाक्यवत् ।।

त्रपि च तेषां त्रयीमार्गत्यागपुरस्सरः सर्वधर्मोपदेश इति स्ववाक्यान्येव उपख्यापयन्ति चतुर्षु वेदेषु परं श्रेयोऽलब्ध्वा शासिडल्य इदं शास्त्रमधीतवान् इत्यादीनि तदिह कथं चतुर्गामिपि वेदानां निश्रेयससाधनावबोधकत्वच्युदासेन श्रारममागाः तत्प्रसादा-वगतमर्थे पुमर्थतया कथयतीत्युत्भेच्येत।

पन्वादयो हि विविच्चितसकलसमीहितसाधनावबोधकमागमैक-मृत्तमभिद्धाना दृश्यन्ते ।

वेदोऽखिलो धर्ममूलं स्मृतिशीले च तद्विदाम् ।

श्रुतिस्मृतिविहितो धर्मः । स सर्वोऽभिहितोवेदे सर्वज्ञानमयो हि सः । इति च ।

यदपरम् उपनयनादिसंस्कृतानामिषकृतानां च अग्निहोत्रादि-समस्तवैदिककर्मसु पुनरपि भगवदाराधनाधिकारसिद्धये दीत्ताल-त्त्राण्यसंस्कारवर्णनं तदवैदिकतामेवानुकारयति, वैदिकत्वे हि तैरेव संस्कारैभैनवदाराधनादावण्यधिक्रियेरन ।

यद्पि धर्मप्रमाण्या समस्तास्तिकजनपरिगृहीतेषु चतुर्दश-विद्यास्थानेष्वपरिगण्नं तद्प्यवैदिकत्त्वे लिङ्गम् अन्यथा हीदमपि तद्न्यतमत्वेन स्पर्येत । न च स्मर्थते, तद्वसीयते अवैदिकसेवेदं पञ्चरात्रस्मरण्पिति । अत एव च भगवता बाद्रायणेन त्रयी-मार्गप्रत्यनीकभूतकण्युगच्चरण्सुगतमतादिबाह्यसमयनिरासावसरे ऽस्य तन्त्रस्य निरासः । उत्पन्यसंभवात् इति । त्रयोविदामित्थमसङ्ग्रहेण तथा त्रयोवाह्यपरिग्रहेण । श्रनन्तरोक्तरेपि हेतुभिस्तन्न मानवादिस्मरणैस्समानम् ॥

ण्वं सति यान्यपि लीकं व्यामोहयितुं विद्वेषणोचा-टनवशीकरणादिचाद्रविद्याप्रायमेव बहुलम्रुपदिशद्धिर्भगवदाराधना-दिकतिपयवैदिककर्माणि पाञ्चरात्रिकैर्निर्हिश्यन्ते तान्यनुपयोग्यान्य-विस्नम्भणीयानि च श्वदृतिनिचिप्तचीरवदिति मन्यामहे ।

> त्रतो न वेदमूलच्वं पञ्चरात्रस्य युज्यते । प्रामाग्यं प्रतिपद्येत येन मन्वादिशास्त्रवत् ॥

श्रत्र कश्चिदाह कामं कच्यान्तिरतप्रामाण्येषु मन्वादिस्मरणेषु कारणतया वेदाः परिकल्प्यन्तां, पञ्चरात्रस्मरणस्य तु किं वेदेन तन्मूलतया ऽवलम्बितेन वेदानामिष यदनुभवनिबन्धनं प्रामाण्यं तदनुभव एव हि पञ्चरात्रस्मरणस्य निदानं, न खलु तुल्यमूलयो-रष्टकाचमनस्मरण्योर्मिथोमूलमूलिभावः।

> परस्परमपेचोते तुल्यकच्ये न हि स्मृतो । पञ्चरात्रश्रुती तद्वन्नापेचोते परस्परम् ॥ वेदम्लत्वहानेन पञ्चरात्रेऽवसीद्ति । कुतस्तनमूलताहानादागमो नावसोद्ति ॥

त्राह किमेवं वेदा त्रापि पुरुषानुभवाधीनप्रामाग्याः पौरुषेया एव कस्संशयः, वाक्यत्वं हि पराधीनरचनत्वस्वभावग्रुपलभ्यमानं कथ्मपरथाऽवतिष्ठेत वेदनास्त्रो ग्रन्थस्यायं महिमा यत्केनचिद् श्रसन्दब्धोऽपि वाक्यत्वेनावतिष्ठत इति चेत्, हन्त तर्हि पर्वतवर्त्तिनो धूमस्यायं महिमा यज्ज्वलनमन्तरेणानुच्छिन्नसन्तानो गगनतलम- धिरोहतीति किमिति न स्यात्।

ननु कथपतिक्रान्तमानान्तरावतारे धर्मे ग्रन्थः सन्दभ्यते, मैवं यतस्सहजसंवेदनसाद्धात्कृतधर्माधर्मे एव भगवान् जगदनुकम्पया वेदनामानं ग्रन्थमारचयतीति ।

विमस्ति धर्माधर्मगोचरमपि प्रत्यक्तं, बाढं कथपन्यथा तनुभुवनादिकार्यमुपजनयति, स हि तत्र कर्ता भवति यो यस्यापादान-मुपकरगाञ्च साक्तात्कर्त्तुं प्रभवति धर्माधर्मे। च जगदुपकरगामिति मीमांसकानामपि सम्पतमेव । अतस्तत्साक्तात्कारी कोऽप्याश्रय-गायिः स च वेदानादौ निरमिमीतेति । यस्तु ब्रूते गिरिभुवनादयो भावा न कार्या इति प्रतिब्र्यादेनस् ।

> विवादगोचरा भावाः कार्या विश्वम्भरादयः । विचित्रसिन्नवेशत्वान्नरेन्द्रभवनादिवत् । तथा सावयवत्वेन विनाशोऽष्यवसीयते ॥ विनश्यन्ति च ये भावास्ते तत्साधनवेदिना । विनाश्यन्ते यथा तज्जैरस्माभिः करकादयः ॥

ये पुनरपरिदृष्टबुद्धिमद्धिष्ठानतरुपतनादिशकलिता भावाः तेऽपि विमत्याक्रान्ता इति नानैकान्तिकत्वमावहन्ति । किंच । महत्त्तया सनाथेन स्पन्दधानत्वहेतना ।

उत्पत्तिभङ्गौ भावानामनुमातुमिहोचितौ ॥

तदेवमुदीरितन्यायप्रसिद्धे विश्वम्भरादिकार्यत्वे सिध्यत्येव भगवतस्तुदुपकरग्राधर्माधर्मसात्तात्कारित्वम् । तथा हि ।

> विवादाध्यासिता भावा येऽमी भूभूधरादयः। ते यथोक्तावबोधेन कर्जा केनापि निर्मिताः॥ उत्पत्तिनाशभागित्वाद्यदुत्पत्तिविनाशवद्। दृष्टन्तत्तादृशा कर्जा निर्म्मितन्तद्यथा गृहम्॥

न च वाच्यं कर्मगामेव स्वानुष्ठातृ पुरुषसमीहितानि संपा-दयतामन्तरा नान्तरीयकं तनुभुवनादिकार्यनिर्माण्यिति यतश्चेतना-निष्ठितानि तानि न कार्याण्यि जनियतुम्रुत्सहन्ते अचेतनत्वाद् वासोवत्, न हि चेतनेन तत्त्रणाऽनिष्ठिता वासी स्वयमेव यूपादी-न्यापादियतुमलम् ।

> न चापूर्वोग्यधिष्ठाय वयं निर्मातुमीश्वराः । न हि कर्मोदयात् पूर्वं साच्चात्कर्जुं चमामहे ॥

उक्तं हि उपादानोपकरणसाचात्कारिण एव तत्र तत्र कर्चृत्विमिति।

न च कर्मजन्यापूर्वसाद्धात्कारद्धपः द्येत्रज्ञः कश्चित् प्रश्नायते प्रतिज्ञायते वा, त्रातः द्येत्रज्ञतदुपभोगतत्साधनधर्माधर्मादिनिखिल-लोकावलोकनचतुरः कोऽपि निरतिशयशक्तिवैचित्रयः पुरुषोभ्युप-गन्तव्यः तस्य चाप्रतिघज्ञानत्वादयस्सहजाः।

यथाऽऽह: ।

ज्ञानमप्रतिघं तस्य वैराग्यञ्च जगत्पते: । ऐश्वर्यञ्चैव धर्मश्च सहसिद्धं चतुष्ट्यम् ॥

इति, इममेवार्थं मन्त्रार्थवादेतिहासपुराण्वादा उपोद्वलयन्ति द्यावापृथिवी जनयन् देव एकः। प्रजापतिर्वेद्।नसृजत । इत्येबमादयः।

स चाय\*मादिकाले भगवान् प्रलीननिखिलकरण्यकलेव-रादिभोगोपकरण्यचेतनेत†रायमाण्यजीवजालावलोकनजनितमहानुम्रहः सकलमपि जगदुपजनय्य तदभिलिषतसमस्तसांसारिकसम्पत्पाप्त्युपा-यपकाश्चनबहुलां त्रयीमेकतो निर्माय पुनरिप विविधदुरितपरम्पराकी-

**<sup>#</sup>**प्रलयकाले ।

<sup>†</sup> यथा हि जड़ास्तथैव चेतना अपि करणकलेवरविकला भोगभाजोनाभूबन्निति ते चेतनेतरायमाणा इत्युच्यन्ते ।

र्णभवार्णविनमग्नानुद्विग्नावलोकयन् परमकहण्णतया तप्तमानसः परमिनश्रेयससाथनस्वाराधानाववोधसाधनीभूताः पञ्चरात्रसंहिताः सनत्कुमार-नारदादिभ्योऽभ्यवोचदिति त्रयीसमानस्वतन्त्रानुभवम्-लानि तन्त्राणि कथमिव यादृशतादृशमन्वादिस्मरण्गोष्ठीमधि-तिष्ठन्ति ।

स्यादेवं यदि वेदानां निर्माताऽपि प्रमाणतः । कुतिश्चदुश्लभ्येत न चासावुपलभ्यते ॥ न च वाक्यत्विलिङ्गेन वेदकारोऽनुमीयते । श्रमिभेतिविशेषाणां विपर्यासप्रसङ्गतः । वाक्यं हि यत् पराधीनरचनं संप्रदृश्यते ॥ शरीरिणीव तत्सर्वमुच्यमानं विलोक्यते । पुग्यपापनिमित्तञ्च शरीरं सर्वदेहिनाम् ॥ एवं पुग्येतराधीनसुखदुःखस्य देहिनः ।

एव पुरायतरायानस्वत्वदुःत्वस्य दाहनः। अनीश्वरस्य निर्माणां वाक्यत्वमनुमापयेत् ॥ अपि चैवं प्रमाणात्वं वेदानामपि दुर्लभम् । न हि मानान्तरापूर्वे धर्मे तस्यास्ति संभवः॥

नतु कथं मानान्तरापूर्वो धर्मः, उक्तं हि साच्चात्करोति धर्मा-धर्में। कथमन्यथा तदुपकरणं जगज्जनयति इति,

> सत्यप्रक्तं दुरुक्तं तद् विश्वस्य जगतो न हि । विद्यते कोऽपि निर्माता येनैवमपि कल्प्यते ।।

विचित्रसिक्विशत्वयुक्तया यदिष साधितम् । तत्रोच्यते त्रिधा भावा लौकिकैः परिलोकिताः ॥

प्रत्यच्चदृष्टकर्तारः केचिदेते घटादयः । श्रविद्यमाननिर्माणास्तथाऽन्ये गगनादयः ।। सन्दिद्यमाननिर्माणाः केचिद् विश्वस्थरादयः । तत्र प्रथमसन्दर्शितराशिद्वयेऽनवकाश एवेश्वरव्यापारः । श्रद्यवदेव विश्वम्भरादयः क्रमप्राप्तागन्तुकोपचयापचययोर्ने युगपदुदयवित्वयभागिनः ईदृशोत्पत्तिभङ्गो मीमांसकानामपि सम्मतावेवेति सिद्धसाधनत्वम् ।

> बुद्धिमत्कर्तृता याऽपि प्रयासेन समर्थिता । साध्यते साऽपि सिद्धैव बुद्धिमन्तो हि चेतनाः ।। यागादिभिः स्वभोगाय तत्तदुत्पादयन्ति नः ॥ युक्तञ्चोभयसिद्धानां तत्राधिष्ठानकल्पनम् । वयञ्च यागदानादि साद्धात्कर्त्तुं द्धामा यतः ॥ कर्षेगाः शक्तिरूपं यदपूर्वादिपदास्पदम् । माभूत शत्यद्धता तस्य किन्तेनाध्यद्धितेन नः ॥

न खलु कुलालादयः कुम्भादिकार्यमारिप्समानाः तदुपादानो-पकरगाभूतमृदगढचक्रादिकार्योत्पादनशक्तिं साच्चात्कृत्य तत्तदार-भन्ते ।

यदि परं शक्तिमविदुषामभित्तिषितसाधनाय तदुपादानादिन्य-वहारोऽनुपपन्न: इह तु नित्त्यागमजन्मना प्रत्ययेन संप्रत्याकतित-यागादितत्तदुत्पादनपाटवा: पुरुषास्तैरेव विश्वम्भरादिभावा-नाविर्भावयन्ति,

तथा च।

पत्यच्नमकृतिकरणः कर्मकरणप्रवीणो । नैवान्यः च्रम इति च नास्त्यत्र नियमः ॥ अपश्यन्नेवायं प्रकृतिकरणे स्वात्ममनसि । नजु ज्ञाने कर्चा भवति पुरुषस्तत्कथमिव ॥ विनाशीदं विश्वं जगद्वयवित्वादिति च यत् । बलीयः प्रत्यच्मपतिहतस्रुखत्वेन तदसत् ॥ स एवायम्मेरुईिवसकरिबम्बञ्च तदिदम् । धरित्री सैवेति स्फुटमिइ यतोधीरुदयते ॥

शक्नोति हि प्रत्यभिज्ञैव समस्तकालसम्बन्धमेषामवगमियतुं, सन्ति हि पूर्वापरकालयोरिष तादृशाः पुरुषाः प्रादुःषन्ति येषामीदृशप्रत्ययाः, प्रयोगश्च भवति ।

महीशैलपतङ्गादियत्यभिज्ञानवन्नरः ।

त्रतीतकालः कालत्वादिदानीन्तनकालवत् ।।

एवमनागतेऽपि प्रयोगो दर्शयितव्यः ।

न चेदृशपयोगेण धटादेरपि निस्यता ।

प्रसज्यते यतस्तत्र प्रत्यत्तौ भङ्गसम्भवौ ॥

विरोधे सति येनात्मा हेतुना नैव लभ्यते ।

न लभ्यते विरोधेऽपि तेनात्मेन्यस्त्यसम्भवः ॥

महत्त्वे सति स्पन्दमानत्वयुक्तया

जगज्जनमभङ्गश्च यः प्रत्यपादि ।

स च प्रत्यभिज्ञाबलध्यस्तहेतुर्न

हचत्वमद्य प्रपद्येत युक्तया ॥

त्रपि च धर्मिविशेषविरुद्धश्रायं हेतुः कार्यत्वादिति कार्यत्वं

हि स्वभाषदृष्टविग्रहवन्त्वानाप्तकामत्वानीश्वरत्वासार्वद्रयादिव्याप्ति-विन्युपयुक्ततरानेकविशेषानुषक्तं कथमिव तत्प्रत्यनीकभूताशरीर-

नित्त्यतृप्तसर्त्रज्ञत्वाद्यभिमतविशेषान् साध्यधर्मिग्यवगमयति, स्व-शरीरपेरग्रामपि शरीरसम्बन्धासमवाधिकारग्राकपयत्रवतो नान्यस्येति

न कथंचिदशरीरिगाः कर्चत्वसंभवः ॥

श्रयैतदोषहानाय देहवानित्युपेयते ।

स देहो जन्मवान् मा वा जन्मवन्त्वेऽनवस्थितिः ॥

नित्यत्वेऽवयवित्वञ्च स्यादनैकान्तिकन्तव।

यद्प्येतेऽवोचन्नधिकरग्रासिद्धान्तवलतो-विशेषास्सिध्यन्तीत्ययमिष च पन्था न घटते । स हि न्यायो जीवेदिष यदि च मानान्तरकृतो विरोधोऽस्यादृष्टः पुनरिष विरोधः स्फुटतरः ।।

नतु च अवधृताविनाभावनियममपि यदि न विश्वम्भरादि-बुद्धिमिन्निमित्ततामवगमयति प्रत्यस्तिमितस्तर्द्धनुमेयव्यवहारः, अथाव-गमयति, अवगमयन्येवासाविक्तित्रेलोक्यनिर्माण्प्रवीण्-तमपि बर्त्तारं, न ब्रूमो नावगमयतीति किन्तु यावन्तो विशेषाः व्याप्ति-ग्रहण्समयसंविदिताः तानप्यविशेषेण्योपस्थापयतीति ।

न च तावताऽतिप्रसङ्गः प्रमाणान्तरगोचरे हि लिङ्गिनि लिङ्गबलादापततोविपरीतिवशेषाँस्तत्प्रमाण्यमेव प्रतिरुणिद्ध श्रत्र पुनरितपतितमानान्तरकर्मभावे भगवित सिषाधियिषिते यावन्तोऽन्वय-व्यतिरेकावधारिताविनाभावभाजो धर्मास्तानप्यविशेषेण्योपस्थापय-तीति, तथा च प्राङ्गण्यनिकटवर्तिद्वीङ्करादिष्वनवसितपुरुषव्यापार-जन्मस्वनैकान्तः, तत्राप्यतीन्द्रियपुरुषाधिष्ठानकल्पना कल्पनामात्रमेव।

क वा देशे तिष्ठन्ननवर सतृतिः किमिति वा । कदा वा निश्शेषञ्जनयति तदेतद्विमृशतु ॥ कचित्तिष्टिनिष्टं किमिष फलमुद्दिश्य कर्गोः । कदाचिद्यत्किश्चिज्जनयति कुलालादिरिखलः ॥ कृतार्थत्वात्क्रीडा न च भवति हेतुर्यदि खलु । स्वभावस्वातन्त्रयं प्रकटितमहो सम्पति विभोः ॥ श्रिभितं किश्चिद्यद्यमसमी च्यैव कुरुते । जगज्जनमस्थेमप्रविलयमहायासमवशः ॥

<sup>\*</sup> तिष्ठभनवरततृप्त इति ।

श्रनुकम्पाप्रयुक्तेन सृज्यमानाश्र जन्तवः ।

सुखिनः किन्न सञ्चन्ते तत्कर्मापेत्तया यदि ॥

ततः स्वतन्त्रताहानिः किञ्च तैरेव हेतुभिः।

उपपन्नेऽपि वैचित्र्ये किन्तत्करूपनयाऽनया ॥

त्रतो नास्ति तादशः पुरुषः यस्समस्तजगन्निर्माण्चमः साचात्कृतधर्माधर्मो वेदानारचयति ।

त्रपि च यदि वेदाः केनचिदसृज्यन्त ततस्तेनामी विरचिता इति तत्कर्ता स्पर्येत ।

न च जीर्णकूपादाविवास्मरणं युक्तं, युज्यते हि तत्र मयोजनाभावात् कर्त्तुरस्मरणं, वेदे त्वनेकद्रव्यत्यागात्मकबहुतरा-याससाध्यानि कर्माणि प्रत्ययिततरनिर्मातृस्मरण्यमन्तरेण के वा श्रद्दधीरन्, तथा हि नित्या वेदाः श्रस्मर्यमाण्यस्मरणाईकर्त्तृकत्वाद् ये यथोक्तसाध्या न भवन्ति ते यथोक्तसाधना श्रिप न भवन्ति यथा भारतादयः, श्रमी तु यथोक्तसाधना इति यथोक्तसाध्या एव, तस्मादगौरुषेया वेदा इति ।

स्वसिद्धान्ताभिनिवेशव्यामुग्धबुद्धिभरभिहितमिदम् । यद्नु-भवनिवन्धनं वेदप्रामाग्यं तदनुभवनिवन्धनं पञ्चरात्रप्रामाग्यमिति ।

नतु च किमिदमपौरुषेयत्वं वेदानां, यदि नित्यवर्णारब्धत्वं समानमिदं पञ्चरात्रतन्त्रागाम् ।

श्रथ पदानां नित्यता, सापि समानैव, न चातुपूर्वी नित्यता, न हि नित्यानामानुपूर्वी स्वभाव उपपद्यते, उच्चारणानुपूर्व्यादानु-पूर्वी वर्णानामिति चेत् सा तर्हि तदनित्यत्वादेव श्रमित्येति कः खलु विशेषः पञ्चरात्रश्रुत्योः।

श्रयमेव विशेषो यदेकत्र स्वतन्त्र एव पुरुषस्तां तामानुपूर्वी रचयति इतरत्र परतन्त्रो नियमेन पूर्वीध्येतृसिद्धामेव विवद्मति,

क्रमावान्तरजातिश्र प्रत्यभिज्ञावलप्रतिष्ठिता नापलापमहतीत्त्यलं प्रविस्तरेण ।

सिद्धमिदं न विलक्षागुरुषानुभवनिबन्धनप्रामाग्यवर्णनं साधीय इति ।

यतो न साज्ञात्कृतपुरायपापः पुमान् प्रमागापितपन्नसन्तः । श्रतो जगन्मोहयितुं प्रगाितं नरेगा केनापि हि तन्त्रमेतत् ।। नजु च केवलतर्कवलादयं यदि सिषाधियषापदमीश्वरः । भवतु नाम तथा सति दृषगां श्रुतिशिरःप्रमितो हि महेश्वरः ।।

यदा तु सकलग्जवनिर्माण्चमसर्वज्ञसर्वेश्वरपरमपुरुषप्रतिपाद-कानि निन्यागमवचनान्येव वहुलग्जुपलभ्यन्ते कथं तदा तदनुभव-मूलस्मरणपामागयानङ्गीकरणम् ।

न च परिनिष्ठतवस्तुगोचरतया तानि प्रमाणमर्यादामितपतन्ति तादृशामपि प्रमाणान्तरसम्भेदातिदृरगोचराणां पौरुषेयवचसां स्वरससमासादितप्रामाग्यवारणायोगात्।

न च सिद्धे वस्तुनि साधकवाधकयोरन्यतरोपनिपातसम्भव-पसक्तेर्भावितानुबादविपर्ययपर्यालोचनया तद्गोचरवचसः प्रामाग्य-प्रच्युतिः कार्यनिष्ठस्यापि तत्प्रसङ्गात् , कार्यमपि हि मानान्तरवेद्यमेव लौकिकं समिदाहरगादि, तच्च मानान्तरेगुापि वेद्यमोदनपाक-वदित्यभ्युपगमात् ।

श्रथ विलक्तगागिहोत्रादिविषयकार्यस्यासम्भावितमानान्तरतया तत्पतिपादयद्वचः प्रमागां, हन्त तर्हि निरितशयावबोधैश्वर्यमहा-नन्दसन्दोहवपुषि भगवित न मानान्तरगन्धसम्बन्ध इति सर्वे समानमन्यत्राभिनिवेशात्। श्रिप च प्रवृत्तप्रमाणान्तरमिप स्वगोचरं तद्गोचरतया नाव-भासयतीति परमिप प्रमाणामेव कुतस्तदुपनिपातसम्भावनयाञ्जु-वादत्वं, कथं वा प्रत्यस्तिमतसमस्तपुरुषाशयदोषसंस्पर्शनित्यागमञ्जवः प्रस्ययस्य पूर्वोपमर्दकतयोत्रीयमानस्य सम्भाव्यमानविविधविष्ठवैः प्रमाणान्तरेरपवाद।पादनमिति यत्किञ्चिदेतत्।

इत्थञ्च श्रुतिशतसमधिगतिविधबोधैश्वर्यादिवैभवे भगवति सामान्यदर्शनावसितासार्वेच्यविग्रहवत्तादयो दोषा नावकाशमश्तुवते हुतभुजीव शैत्यादयः।

ततश्च ।

श्रुतिमूर्चि प्रसिद्धेन सर्वज्ञेनैव निर्मितम् । तन्त्रं मिथ्येति वक्तुं नः कथं जिह्वा प्रवर्त्तते ॥ श्रहो मन्दस्य मीमांसाश्रमहानिर्विजृम्भते । मीमांसामांसलञ्चेतः कथमित्थं प्रमाद्यति ॥ कार्ये मानान्तरापूर्वे समस्तं वैदिकं वचः । प्रमागामिति हि प्राज्ञाः मन्यन्ते मान्यबुद्धयः ॥ पदानां तत्परत्वेन व्युत्पत्तेरवधारगात् । न खल्वन्यपरे शब्दे व्युत्पत्तेरस्त सम्भवः ॥

तथा हि दृद्धयोर्ग्यवहरतोरेकतरदृद्धप्रयुक्तशब्दश्रवणसमनन्तर-जिनतान्यतरदृद्धसमवेतचेष्ठां दृष्ट्वा श्रन्यथाऽनुपपन्युन्नीयमाना शब्द-शक्तिस्तदुपपादककार्यपर्यवसायिन्येवावसीयते, प्रतीता हि स्वकार्य-सन्ताने कार्यसंविदेव तत्तद्विशिष्टचेष्ठाहेतुतया तद्यमिद्दापि तादशीं प्रदृत्ति पश्यन्नेवमाकलयति । नूनितस्सकाशादस्य कार्यसंविदा-विरासीत् यद्यमेतदनन्तरं प्रवर्तत इति, एवं च समस्तव्यवहारानु-गतप्रदृत्तिनिमित्तकार्यप्रतिपादनपरतया व्युत्पन्ने शब्दे यत्यदावा- पोद्धारानुयायिनोयेऽर्थभागास्ते प्रथमावगतप्रधानभूतकार्यानुगुणातया तैस्तैरभिधीयन्ते इत्यध्यवस्यति, तत्र च लिङादयोऽन्यभिचरित-कार्यसंविदः कार्यशरीरमेव साज्ञात्समर्पयन्ति तिङादयस्तु तदपेज्ञि-ताधिकाराद्यनुवन्धप्रतिपादनम्रुखेन तत्समन्वयमनुभवन्तीति ।

न च पुत्रजननादिस्बरूपावेदनपर्यवसायिनः पदिनचयस्या-विरत्तपुत्तकोदयवदनविकासादिभिरभिमतसुतजन्मादिर्पातपादनशक्ति-निश्रयः अजातातिष्टत्तप्रस्थुत्पन्नविविधहर्षहेतूपनिपातेयमसुयेति निर्धृत्य प्रतिपत्तुपशक्यत्वात् ।

एतेन व्युत्पन्नेतरपदसमभिव्याहृतवर्तमाननिर्देशेऽपि कार्येदम्पर्य-विरहितपदशक्तिनिश्रयमतिविधिरनुसंधातव्य ।

> पदान्तराणि यादिङ्क म्युत्पद्यन्ते च तादशम् । इदञ्च पदमित्येव तत्र न्युत्पद्यते नरः ।। तानि कार्यान्वितस्वार्थबोधकानीति साधितम् । त्रथ तद्बुद्धिहेतुत्वात् प्रामाग्यं भूतगोचरम् ।। इष्यते तदनेकान्तं पदेष्विति न शोभते । त्रथ तत्परता हेतुस्ततश्र स्यादसिद्धता ।।

न ह्यकार्यरूपे वस्तुनि कचिदपि शाब्दी बुद्धिः प्रयवस्यति ।

याः पुनर्तौिकिकशब्दश्रवणसमनन्तरभाविन्योऽन्वयावगतयस्ता श्रानुमानिक्योऽभिहिताः न शाब्द्य इत्युपपद्यत एव तासामतत्पर्य-वसानम् ।

> यदि तत्परताग्राहः शब्दानां नैव विद्यते । श्रिप्तिहोत्रञ्जुहोतीति विधिः कस्मादुपेयते ।। श्रथ तत्र प्रमागात्वे संदृत्तेऽपि च तावता । पुरुषार्थत्वलाभाय विधिरभ्युपगम्यते ।।

तदसन्न प्रमाणानां प्रयोजनवशानुगा । प्रवृत्तिः किन्तु तन्मृतः प्रयोजनपरिग्रहः ॥

न खलु कनकमभिलषतः शिलावलोकनमनभिमतिमिति कनकावलोकनताऽऽश्रयितुग्रुचिता ।

> तात्पर्यमेव शब्दानां यावत्कार्ये न कल्पितम् । न तावद्वर्तमानादि निर्देशे विधिकल्पनम् ॥

एवञ्चोपनिषदामपि तत्रतत्राम्नायमानज्ञानोपासनादिविधिशेष-तयाऽथों व्याकरणीयः, तद्यमथेः सर्वेज्ञमानन्दमात्मानं जानीयात् इति ।

न च तावता स्वरूपमि सिध्यतीत्यध्यवसेयम् श्रसत्येव रूपे तादृशि तथा विधानोपपत्ते: । यथैतद्पितर्येव पितरञ्जानीया-दिति तथा चानुद्गीय श्रोङ्कार उद्गीथविधानमिति ।

यानि पुनरात्मसत्यत्वनित्यत्ववादीनि वाक्यानि तान्यविशेषित-कालकर्मविधानाच्चिष्यमाणाग्रुष्मिकफलभोगोचितचेतनकर्तृपतिपादन-पराणि अतो न किञ्चिदपि वचो भूतेऽर्थे प्रमाणम् ।

श्रतः \*सर्वार्थवादानामि परिनिष्ठितस्द्ररोदनादिंप्रतिपादन-परतावारगोपपादनेन विदृरतस्वर्त्तिविधिपदान्वयस्तावकतयाऽपि प्रदर्शितः, तस्मादपर्यालोचितपूर्वापरपद्तात्पर्यागामापातायातश्रद्धा-विरचितविग्रहोऽयग्रद्गाहितः पुरुष इत्यलमतिविस्तरेगा ।

सिद्धमिदं न श्रुतितोऽप्यभिमतपुरुषातिशयः सिध्यतीति ।

त्रापि च भवतु भूतमपि वस्तु शास्त्रस्य विषयः, त्राथ च कथमिव चोदनाजनितिधियमवधीर्य धर्माधर्मी विजानाति कश्चिदि-

<sup>#</sup> अव एवार्थवादानाममीति पा.।

त्यभ्युपेयते सर्वज्ञता हि शसिद्धैरेव प्रमागौः यथायथमर्थानवगच्छ-तोऽपि संगच्छते, न हि तदस्ति वचनं यदस्य प्रसिद्धबुद्धचुत्पादन-हेतुहानमुखेन सार्वज्ञ्यं ज्ञापयति ।

यद्यपि किञ्चिदभविष्यत् तथाऽपि परस्परान्वयाऽनुचितपदार्थ-तयाऽर्थवादतयेव समर्थनीयं प्रमाणान्तरावगतयोग्यतादिपुरस्सरी पदेभ्यो वाक्यार्थबुद्धिरूपजायमाना प्रथमतरनिपतितापेच्चितश्माणा-न्तरविरोधे कथमिव जनिमनुभवतीति सम्भावयामः ।

प्रत्यत्तादिप्रतित्तिप्तगोचरं वचनं यदि । प्रमागां को चु तादात्म्यं विद्दन्त्यादित्यपूपयोः ॥ श्रिपि चास्ति नरः कश्चित् तादशातिशयाश्रयः । सिषाधयिषितग्रन्थप्रामाग्रयस्य किमागतम् ॥

नतु च तादशपुरुषेणा विरचितिमदिमिति पञ्चरात्रगोत्रानु-सारिणाः स्मरन्ति । पाशुपता वा किन्न स्मरन्ति, तेऽपि स्वदर्शना-दर्शकमित्वलजगदध्यच्चमाचच्चते तथाऽन्येऽपि ।

न च सर्वेऽमी सर्वज्ञा विरुद्धार्थोपदेशानुपपत्ते: ।

य एव च वादिनामेकस्य वादिन: सर्वक्रिसिद्धौ हेतुर्भवित स सर्वेषां साधारण: तदिह बहुपु परस्परविरुद्धमर्थमहमहिमकयोप-दिशत्सु कतमं सर्वज्ञमध्यवसाम:।

यथाऽऽह ।

सर्वज्ञेषु च भूयस्सु विरुद्धार्थोपदेशिषु । तुल्यहेतुषु सर्वेषु को नामैकोनिरूप्यताम् ॥ इति, ।

स्वतन्त्राधिगमाधीनं सर्वेज्ञपरिकल्पनम् । परस्परमतीघातात्सर्वाशामाण्यमावहेत् ॥

महेश्वरम् इत्याद्याः ।

ननु, श्रुतिस्मृतिप्रसिद्धेन वासुदेवेन भाषितम् । कथं तन्त्रान्तरैरेतत् तुल्यकच्यां निवेच्यते ॥ तथा हि पौरुषे सुक्ते श्रूयते तस्य वैभवम् । पद्भ्यां भूमिर्दिशश्त्रोत्रादित्यादीदन्तथा परम् ॥ सूर्याचन्द्रमसौ धाता यथापूर्वमकल्पयत् इति, । तथा स ब्रह्मा स शिव इति, तद्विष्णोः परमम्पदम् । न तस्य कश्चित् पतिरस्ति लोके न चेशिता तस्य च नैव लिङ्गम्। इतीरयन्ति श्रुतयोऽस्य भूतिं जगज्जनिस्थेमपिधाचिन्हाम् ॥ विष्णोस्सकाशादुद्भतं जगत्तत्रैव च स्थितम् । स्थितिसंयमकर्ताऽसावित्याह स्म पराशरः ॥ इत्थं तमेव सर्वेशं मनुरप्याह तद्यथा । नारायणः परोऽव्यक्तादग्रहमव्यक्तसम्भवम् । इति, इत्थं नानाश्रुतिम्रनिवचस्सन्ततस्त्यपान-**ज्ञानैश्वर्यः परमपुरुषः पञ्चरात्रं व्यथत्त** । तचेदेतच्छुतिपथपरिभ्रष्टतन्त्रैः समानं पातृत्वेन प्रसन्ति तदा सोमपस्ते सुरापै: ।। नैतज्ज्यायः किमङ्ग श्रुतिषु भगवतो न प्रसिद्धा विशुद्ध-**ज्ञानैश्वर्यादिधर्मास्त्रिपुरविजयिनस्तेन य**त्किञ्चिदेतत् । यद्वा देवस्स एव त्रिभुवनभवनत्राण्विध्वंसहेतुः । वेदान्तैकप्रमाणः कथयति स कथं वेदगोष्टीबहिः ष्टम् ॥ तथा हि भगवत: पशुपतेरिप सार्वेज्यसवैंश्वर्यावेदिका: श्रुतयो बहुलग्रुप़लभ्यन्ते यस्तर्वज्ञस्स सर्ववित् । तमीश्वराशां

सर्वज्ञेश्वरशब्दौ च नर्ते देवात्पिनाकिनः ।
उत्पत्तिशक्तया वर्तेते सत्यप्यन्यत्र तद्वति ॥
किञ्च सर्वज्ञशब्देन सर्वज्ञे प्रतिपादिते ।
पौनरुक्तयं प्रसज्येत सर्वविद्यहणस्य वः ॥
श्रातः सर्वज्ञशब्दोऽयं महादेवैकगोचरः ।
तथा च स्कन्दिलङ्गादिषुराणानि पिनाकिनः ॥
उपचीणानि सार्वज्ञ्यसर्वे श्वर्योपपादने ।
तत्रश्च तत्प्रशीतत्वात् प्रामाग्यमनया दिशा ॥
प्राप्तं पाशुपतं तन्त्रं तत्रान्योन्यविरोधतः ।
सर्वतन्त्रप्रमाणात्विवपर्यासः प्रसज्यते ॥

त्रापि च भवतु भगवान् वासुदेव एवौपनिषदः पुरुषः, त्राथ च स कथमिव श्रुतिपरिपन्थितन्त्रमेतत्प्रगायेतेत्युत्भेच्येत य एवमाह श्रुतिस्मृती ममैबाज्ञे इति ततश्च ।

वासुदेवाभिधानेन केनचिद् विश्वतिप्सुना । प्रणीतं पस्तुतं तन्त्रमिति निश्चिनुमो वयम् ॥

श्रस्तु वा समस्तजगदध्यत्तो वासुदेव एवास्य तन्त्रस्य प्रगोता तथाऽपि ।

मायामोहनविग्रहेगा हरिगा। देवदुहां संहतिम् ।
हन्तुं मोहयता ऽहितान्यभिहितान्याहुर्हि तच्छ्याना ।।
एवं किन्नु नयन्नयन्निजमहामायागुहागव्हरम् ।
व्याजहे किमिदं न वेति विशये जाते कथं निर्णाय: ।।
प्रत्युत स्त्रमयन्नेव व्याजहारेति गम्यते ।
वैदिकरगृहीतत्त्वात् तथाऽईतपतं यथा ।।
वैदिकापरिग्रहश्च प्रागेव प्रपञ्चित इति, तस्माम स्वतन्त्रानु-

भवमूलतया शमागाम्।

नापि पन्वादिस्परणवदित्यनुपपन्नं पञ्चरात्रस्परणम् । यदि मन्वादिवद्देवः शुश्रुषापरितोषितात् । श्राचार्याञ्चब्धवेदार्थस्तन्त्रमेतदचीक्कपत् ॥ स्वातन्त्रयकत्यनाऽग्रुष्य व्यर्था मिथ्या तथा सति । श्रनधीतोऽपि वेदोऽस्य प्रतिभातीत्यलौकिकम् ॥ श्रत्र वार्त्तिककारेगा ये दोषास्सप्रदीरिताः। ते च सर्वेऽनुसंधेयाः प्ररुपातिशयादयः ॥ किञ्च । शैवं पाशुपतञ्चैव बौद्धमप्यार्हतं तथा । कापालं पञ्चरात्रञ्चेत्त्येवं पाषग्रहता स्मते: ।। बैदिकं तान्त्रिकं चेति विभागकरगादिपि । गम्यते पञ्चरात्रस्य वेदबाह्यत्वनिश्रयः ॥ शैवं पाशुपतं सौम्यं लागुडञ्च चतुर्विधम् । तन्त्रभेदः सम्रुदिष्टः सङ्करं न समाचरेत् ॥ इति, । तथा । भाक्तं भागवतञ्जैव सात्वतं च त्रिधा मतम् । इत्येवं तन्त्रभेदोक्तिः पञ्चरात्रेऽपि दृश्यते ॥ किञ्च। श्रुतिस्मृतिप्रतिचित्रभावजन्मादिगोचरम् । न्यायहीनं वचस्तथ्यमिति हास्यमिदम्महत् ॥ तथा च श्रुति: श्रविनाशी वा श्ररेऽयमात्मा श्रनुच्छित्तिधर्मा मात्रासंसर्गस्तस्य भवति इति तथा जीवापेतं वाव किलेदम्प्रियते न जीवो म्रियते इति । स्यादेतत् उच्छेदाभावमात्रप्रतिपादकमेतद्व चनं न जन्माभाव-मवगमयतीति ।

न. ग्रनुच्छेदाभिधानेन जन्माभावोऽवसीयते । न ग्रस्ति संभवो भावो जातो नैव चरेदिति ॥ नत् च, सदेव सौम्येदमिति सदेकत्वावधारणात् । पाक्-स्रष्टिकालाज्जीवानामभावोऽध्यवसीयते । यदि जीवाः पृथग्भूताः प्राक् सृष्टेः स्युः परात्मवत् । कथमेतत्सदेवेति तदेकत्वावधारगाम् । श्रत्रोच्यते सदे ति यदेकत्वावधारणाम् । तिसमृद्धितवाय्वम्बुवियत्प्रभृतिगोचरम् ॥ पर्यदासिष्यताञ्नेन वचसा चेतनो यदि । गगनादेशिवास्यापि जननं निरदेच्यत ॥ न च निर्दिश्यते तेन न जीवो जनिमच्छति । तत्तेजोऽस्रजतेन्यादौ जीवसर्गो हि नः श्रुतः ॥ ननु च यतो वा इमानि भूतानि इत्यत्र जीवानामेव जीवनप्रायगाभिसंवेशनानि प्रतीयन्ते । तथा हि भूतशब्दोऽयं जीवानामभिधायकः। भ्रामयन् सर्वभूतानीत्येवमादिषु दर्शनात् ॥ जीवन्तीति हि शब्दोऽयं जीवेष्वेवावकल्पते । तेन जायन्त इत्येतज् ज्ञायते जीवगोचरम् ॥ तदिदमनुपपनं भूतशब्दो विहाय:---पवनहृतभुगम्भोमेदिनीषु शसिद्धः । पदमिदमितरस्मिद्धचागावृत्ति तेषां बहुविधपरिगामो गीयते जीवनञ्च ॥

मथममधिगता ये खादयो भूतशब्दा-

यदि च भवति जीवे भूतशब्दस्तदानी-

त्तदनुगुगातयाऽर्थं वक्ति जीवन्ति शब्दः ।

मि वदित तदीयञ्जन्म देहानुबन्धि ।। त्रातो जीवपरत्त्वेऽपि भूतशब्दस्य युज्यते । जायन्त इति शब्दोऽयं गौर्ज्जातो गच्छतीति वत् ॥ तथाजोक्षेक इत्त्याद्याः श्रुतयोऽन्याश्र सन्ति नः । जीवानुत्पत्तिव।दिन्यस्तथा भगवतोवचः ॥

प्रकृतिं पुरुषञ्चैव विद्धचनादी उभावि । श्रजो निस्य-श्शाश्वतोऽयं पुराणः । न जायते स्रियते वा कदाचित् । इत्यादि ।

न्यायश्च ।

विवादाध्यासितो जीवो न जातु जनिमृच्छिति । द्रव्यत्वे सत्त्यमूर्त्तत्वाच्चिद्रूपत्वात्परात्मवत् ।। पश्यन्तः पौरुषेयत्वे दूषगाान्युक्तया दिशा । श्रनन्यगतयः केचित् तन्त्रं नित्यमतिष्ठिपन् ।।

तदेतत् स्वहृदयनिहितविशद्तरकर्त्रस्मर्गाप्रतिहतमिभधीयत इत्युपेच्नग्राियम् ।

किञ्च।

इत्थं पाशुपतादीनां न्यायः किं दग्रहवारितः । तथाऽस्त्विति यदि ब्रूयाद् व्याघातस्त्यात् परस्परम् ॥ सर्वेलोकप्रसिद्धां च वासुदेवप्रगातिता । न हातुं शक्यते यद्वद्वेदस्यापौरुषेयता ॥

श्रथो कश्रिद् श्रूयादनुदयविपर्यासविशयैक्षिरूपे प्रामाग्ये कतरिद्द जोघुष्यत इति । स वक्तव्यः किञ्च त्वदभिलिषतं लागुडमते तदेवेति श्रात्वा नियमितमदश्शाम्यतु भवान् । तदेवग्रदीरितन्यायश्रुतिस्मृतीतिहासपुराग्यन्यायविरुद्धाभिधानेन, समस्तिशिष्टजनपरिग्रहिषरहेगा च, स्वर्गापवर्गावसानोपदेशव्याजेन

केनापि जगद्वञ्चियतुं विरिचतानि पञ्चरात्रतन्त्राग्गीति मन्यामहे ।

```
ईदृशापस्मृतिविषयमेव तद्वचः ।
          या वेदवाह्या: स्मृतयो याश्र काश्र कुदृष्ट्य: ।
          सर्वास्ता निष्फलाः प्रेत्य तमोनिष्ठा हि ताः स्मृताः ॥
      इति ।
      ईदृशदुर्मार्गानुगामिन एव तेऽपि एषां वाङ्मात्रेगापि ऋर्चनं
निषध्यते, उक्तश्च ।
         एत एव च ते येषां वाङ्मात्रेगाापि नार्चनम् ।
         पाषिगडनो विकर्मस्यान् वैडालव्रतिकांच्छठान् ॥
         हैतुकान् बकट्टर्तीश्र वाङ्मात्रेगापि नार्चयेत् ।
      इति ।
         इत्यपन्यस्तया नीत्या पञ्चरात्रमशेषतः ।
         अप्रमाग्रामिति धाप्तमेवं प्राप्तेऽभिधीयते ॥
         विवादाध्यासितं तन्त्रं श्रमाण्यिति गृह्यताम् ।
         निर्दोषज्ञानजन्मत्वाज् ज्योतिष्टोमादिवाक्यवत् ॥
         न तावदनुमानेऽस्मिन् न्यायशास्त्रपरीचिताः।
         दोषा मृगयितं शक्यास्तत्र पत्तः परीच्यताम् ॥
         पत्तो नाम प्रतिज्ञाडर्थः स च सिद्धेन केनचित् ।
         स्वयं सिद्धो विशिष्टस्सन् यः साधियतुमीप्सितः ॥
     तत्र न तावदप्रसिद्धविशेषगाः पत्तः, प्रामागयनाम्तः पदार्थस्य
डभयवादिसिद्धत्वात् प्रत्यत्तादौ, नाप्यप्रसिद्धविशेष्यः पञ्चरात्र-
शास्त्रस्य सर्वतोकप्रसिद्धत्वात् , नापि सिद्धसाधनः, प्रस्तुतशास्त्र-
              प्रतिवादिनोऽसिद्धत्वात ,
                                        न च
प्रामाग्यस्य
श्रवामाग्यस्यातीन्द्रियत्वात् , नाप्यनुमानविरुद्धः, श्रनुपलम्भनात् ।
```

ननुपलभ्यत एवानुमानम्-पञ्चरात्रशास्त्रमप्रमाण्म् वेदबाह्य-त्वात बौद्धागमवत् ।

अत्र ब्रूमः कतरिद्दापामाग्यं सिपाधियिषितं यदि ज्ञानानु-त्पत्तित्तत्त्वागुं ततः प्रत्यत्तविरोधः, प्रत्यत्तं हि विदितपदतदर्थसङ्गतेः श्रोतुः पञ्चरात्रशास्त्रवाक्यश्रवगासमनन्तरप्रपायमानं तदर्थविषयं ज्ञानम् ।

नापि संशयलक्षां तत एव विरोधात् न खलु ''पञ्चमध्ये' चतुर्बाहुं पूजयेत्पुरुषोत्तमम्'' इतीदं वचनं पूजयेन वेति संशयितं प्रत्ययग्रत्पादयति, नापि विषयपलक्षां योग्यानुपलम्भाभावात्, ग्रनागतविषययोत्प्रेक्षायाः प्रत्यक्षविरोधात् ग्रशेषव्यवहारोच्छेद-हेतुत्वाच्च, प्रपञ्चयिष्यते चैतदुपरिष्ठात् ।

श्रागमविरुद्धञ्च ।

पञ्चरात्रागमे स्वार्थस्तर्थेवेत्यवबोधनात् ।

श्रथ तस्याप्रमागात्वे तद्विरोधो न दृषगाम् ॥

हन्त एवं सति तदशामाग्येऽनुमानशामाग्यम् अनुमानशामाग्ये तदशामाग्यमित्यन्योन्याश्रयगाम् ।

श्रिप च किमिदं वेदबाह्यत्वं यदि वेदान्यत्वं ततः प्रत्यक्तादि-भिरनैकान्तः । श्रथ शब्दत्वे सतीति हेतुर्विशेष्यते ततो निग्रहस्थानं, यथाऽऽहुः निर्विशेषहेतुप्रयोगे पुनर्विशेषग्रोपादानं निग्रहः, इति, श्रनेकान्तिकश्र मन्वादिवाक्यैः ।

श्रथैतहोषहानाय वेदबाह्यत्वशब्दत:।

त्रावेदमृततां मन्द मन्यसे किन्नु तार्किक ? ॥

तेनायमर्थः शब्दत्वे सत्यवेदमूलत्वादिति, ततो वेदैरनै-कान्त्यम्, अथवा अवेदत्वे सति शब्दत्वे सति अवेदमूलत्वादिति हेतुः, तथापि।

> सन्ति नद्यास्तटे दृत्ता इत्याद्याप्तोपदेशनैः । अवेदमूलैर्दुर्वारमनैकान्त्यं प्रसन्यते ॥

श्रथ श्रवेदत्वे सति शब्दत्वे सति कार्यविषयत्वे सति श्रवेदमृत्तत्वं हेतुः, श्रत्रापि श्रजीर्गो मन्दमश्रीयादित्यादौ व्यभिचारिता।

त्रयोक्तिविशेषण्विशिष्टत्वे धर्माधर्मविषयत्वेऽपि सत्त्यवेदमूल-त्वादिति हेतुः, ततो भागासिद्धो हेतुः, न हि पञ्चरात्रशास्त्रं कुत्स्नं धर्माधर्मविषयम् । ब्रह्मविषयाणामेव वचसां बाहुल्यात् ।

श्रथ प्रभागान्तरायोग्यार्थत्वे सतीति विशेषः तत्रापि सैवा-सिद्धः, भगवत्प्रत्यच्चस्य धर्माधर्मादिसमस्तवस्तुगोचरस्य श्रुतिशत-प्रसिद्धत्वात् तचैतदनन्तरमेव वच्चामः, तदलपनेनाशिच्चिताच्चपाद-मतानामप्रतिष्ठितप्रतिभाविज्मितेन ।

संभान्यमानान्यप्यनुमानान्तराणि परस्तादुपन्यस्य निरस्यन्ते श्रतो नानुमानविरुद्धः पत्तः ।

नाष्यागमविरुद्धः पञ्चरात्रशास्त्रप्रामाश्यमितपादकस्य इदम्म-होपनिषदम् इत्याद्यागमशतस्य प्रदर्शयिष्यमाणात्वात् ।

स्ववचन—स्वाभ्युपगम—सर्वलोकप्रसिद्धिवरोधाश्राब्दिवरोधप्र-कारास्त्वनाशङ्कनीया एव, तथा हि न तावत् स्ववचनिवरोधः, स हि त्रेधा उक्तिमात्रविरोधः, धर्मोक्तिविरोधः, धर्म्युक्तिविरोधश्रेति, तत्र न तावदुक्तिमात्रविरुद्धोऽयं पद्मः, न हि पञ्चरात्रशास्त्रं प्रमाण्णिमित प्रतिज्ञावचनं स्वार्थं व्याहन्ति यथा यावज्जीवमहं मोनी इति, नापि धर्मोक्तिविरोधः, न हि प्रामाग्यं पञ्चरात्रोहेशेन विधी-यमानं पद्मं प्रतिच्चिपति सर्ववाक्यानामिव मिथ्यात्ववचनम्, नापि धर्म्युक्तिविरोधः, सत्यपि धर्मिण् धर्मान्वयस्याऽविरुद्धत्वात्, न हि जननीत्विमव वन्ध्यात्वेन पञ्चर।त्रशास्त्रत्वं प्रामाग्रयेन विरुद्धम्, न हि विवादाध्यासितस्य प्रामाग्यप्रतिज्ञाने तत्र श्रुत्युक्तधर्मिविशेष-विरोध: ।

विहितर्हिसानामिवाधर्मत्वप्रतिज्ञाने विवादाध्यासस्योपलज्ञत्वात्, श्रतो वा नागमविरोधः, तदेवं प्रतिपन्नः पत्तः ।

नापि हेतोरनैकान्तिकत्वादयो दोषा: । तथा हि न ताबदनै-कान्तिकः, स हि द्वेधा साधारणासाधारणभेदात् यथा पृथिवी-नित्यत्वसाधने प्रमेयत्वं साधारणः, श्रसाधारणस्तत्रैव गन्धवस्वं, तत्र न ताबिन्दर्शेषज्ञानकारणत्वं प्रमाणाप्रमाणसाधारणां येन साधारणानैकान्तिकं स्यात्, न हि निर्द्शेषज्ञानकारणत्वमप्रमाण-भूतविप्रलम्भकवचनादिषु विपच्चेषु दृष्टचरम् ।

नाप्यसाधारणः ज्योतिष्टोमादिवाक्यदृष्टान्ताभिधानेनैव सप-चान्वयस्य पदर्शितत्वात् ।

नापि विरुद्धः, विपरीतव्याप्त्यभावात्, न हि निर्दोषज्ञान-कारगात्वममामाग्येन व्याप्तम् ।

न च कालात्ययापदिष्टः, प्रत्यत्तविरोधाभावात् त्र्यागमानु-गुगयाच ।

न चासिद्धत्वम्, श्रसिद्धिर्हि श्राश्रयतः स्त्ररूपतो वा न तावदाश्रयासिद्धिः, पञ्चरात्रशास्त्रस्याश्रयत्वात् , नापि स्त्ररूपासिद्धः, सोऽपि त्रेघा श्रज्ञान-सन्देह-विपर्श्यभेदात् , न तावदज्ञानासिद्धः, तत्प्रतिपादकशब्दोच्चारणात् , नापि संदिग्धासिद्धः, निर्दोषत्वस्य वादिनः स्वयं सिद्धत्वात् , प्रतिवादिनोऽपि दोषानुपलम्भादेवाना-याससिद्धत्वात् , विपर्ययासिद्धिस्तु दूरोत्सारितैव ।

नजु कर्य पौरुषेयत्वसामान्यादापतन्ती दोषसंभावना अपनीयते

पञ्चरात्रमन्त्राणां कथं वाक्यत्वसामान्यादापतन्ती वेदेषु सा वार्यते, भ्रपीरुषेयत्वादिति चैत्तदिहापि सर्वज्ञावाप्तकामपरमपुर षप्रणीततये-त्यबगम्य शाम्यतु भवान् ।

# एतदुक्तं भवति ।

नैव शब्दे स्वतो दोषाः प्रामाग्यपरिपन्थिनः ।
सन्ति किन्तु स्वतस्तस्य प्रमाग्तत्वमिति स्थितिः ॥
वक्तुराशयदोषेगा केषुचित्तद्योद्यते ।
श्रङ्गुल्यग्रेऽस्ति मातङ्गयूथमित्येवमादिषु ॥
प्रस्तुतग्रन्थसंदर्भे वक्तुराशयगामिनीम् ।
दोषशङ्कां त्रयीमृद्धेश्वनिरेवापमार्ष्टि नः ॥
वदन्ति खलु वेदान्ताः सर्वेज्ञं जगतः पतिम् ।
महाकारुगािकं तस्मिन् विप्रलम्भादयः कथम् ॥

## ननु च ।

सिद्धे वस्तुनि शब्दानां प्रामाण्यं नेत्यवादिषम् । तत्परेषु प्रयोगेषु व्युत्पत्त्यग्रहणादिति ॥ तदसत्सिद्धमप्पर्थमाचत्ताणाः प्रयोगतः । लौकिकाः प्रतिपद्यन्ते शक्तिं कार्यपरादिव ॥

तद्यथा पुत्रस्ते जात इति वचनश्रवागानन्तरजनितविशिष्टवदन-विकासावसानसमनन्तरं हृष्टोऽयिमिति शतिपद्य हर्षोऽयं पियार्थाव-गमनिबन्धन इति स्वात्मन्याकलयन् मध्यमहद्धस्यापि तन्निबन्धनमेव हर्षमनुमिमानस्तद्भावभावितया शब्दस्यैव पियार्थाऽववोधकतामध्य-वस्यति।

तत्राप्यतीतानागतादिभेदभिन्नेषु हर्षहेतुपूपप्रवमानेषु कस्य वक्ताऽयमिति विचिकित्सोदये सति । तदनन्तरसंजातजातकर्मावबोधतः ।

तद्धेतुभूतः कोऽपीति निश्चिन्वनात्मनः पुरा ।। कर्तव्यं जातकर्मेति प्रतीतेः किन्नु कारणम् ।

प्रतीतं प्रियमित्येवं विमृशस्त्रवगच्छति ॥

पुत्रजनमेव नैवान्यदिति व्युत्पित्सुरर्भकः ।

तत्र च ।

ञ्रावापोद्धारभेदेन पदानां शक्तिनिश्रयः ।

उपपद्यत इत्येवं सिद्धासिद्धार्थवाचिता ॥

ननु न तद्भावभावितामात्रेण कार्यकारणभावः, श्रति-प्रसङ्गात् ।

न च जातकर्मकर्तव्यताऽवगितिर्नियमेन प्रियार्थावगमपुरस्सरी, दृश्यते हि कुटुम्बभरणायासविद्यमानमनसोऽप्रीतिपूर्विकापि तत्क-र्तव्यतावगितः, कार्यावगितः किं शब्दकारणिका दृष्टा येन गामानयेत्यादौ गवानयनादिकर्तव्यतावगितः शब्दकारणिकाऽ भ्यपेयते।

श्रथ श्राकस्मिकत्वानुपपत्तेः सिन्नहितशब्द एव तदवगमहेतु-रिति चेत् समानोऽयं विधिरितरत्रापि ।

यापि प्रवृत्तिहेत्वर्थप्रतिपादकता कचित्।

लिङादिपत्ययावापहैतुकी साञ्वसीयते ॥

यश्च कार्यपरतामेवाखिलपदानामातिष्ठते, तेनाप्यावापोद्धार-विनिद्धीरितासंख्ष्टशारीराणामेव गवाश्वादीनां तत्पदार्थता समर्थनीया, समर्थ्यमानापि कार्यान्वियन्येव समर्थ्यत इति चेतु श्चलं व्यसनेन

श्रन्यान्विताभिधानेनापि व्यवहारोपपत्ते: ।

श्रवश्याश्रयगाीयेयमन्वितार्थाभिधायिता । कार्यान्विताभिधायित्वमन्यथा दुर्वेचं यतः ॥ ब्रान्याप्तञ्चैतत् कार्यान्वितमेव सर्वत्र पदाभिधेयमिति लिङा-दिषु ध्यभिचारात् , लिङादयो हि परिनिष्ठिताधिकाराद्यजुबन्ध-संबन्धिनमेव स्वार्थमभिद्धति ।

त्रथ तेष्वन्विताभिधानिमत्तरत्र कार्यान्विताभिधानिमति चेत् तदर्द्धजरतीयं, ततो वरं सर्वत्रान्विताभिधानमेवाश्रीयताम् ।

तस्मादाकाङ्क्तितासन्नयोग्यार्थान्तरसङ्गतेः । स्वार्थे पदानां न्युत्पत्तिरास्थेया सर्ववादिभिः ॥

यद्यपि प्रवृत्त्यनुपपत्तिसमधिगमनीयैव शब्दशक्तिस्तथाऽपि । तटस्थोपायतामात्रं शब्दशक्तिविनिश्रये ।

कार्यस्याश्रयितुं युक्तं प्रयोक्त्राकाशदेशवत् ॥

त्रनन्यलभ्यश्शब्दार्थ इति न्यायविदिस्स्थताः ।

तस्मान्नोपायभूतस्य कार्यस्यास्ति समन्वयः ॥

व्युत्पन्नव्यवहारेषु पयः प्रतरणादिवत् ।

यथैव हि ब्रह्मजातीयादिवज्रविशेषावधारगोपयोगिनोऽपि पयः प्रतरगादेरवधतरत्रसन्वस्य न व्यवहारदशायामुपयोगः, एवं व्युत्पत्तिमहण्णसमयसम्वप्यक्तस्यापि कार्यस्य न व्युत्पन्नदशाया-मुपयोगः।

यदि च कार्यान्वितमेवार्थ शब्दाः प्रतिपादयन्ति कथं तेभ्यः परिनिष्ठितनदीतोरफलादिसंसर्गावगमः, नायं मुख्यो लाचाणिक इति चेत् क वा शब्दानां मुख्यप्रयोगः।

मानान्तरापूर्वे कार्य इति चेन्न तत्राव्युत्पन्नत्वेन प्रयोगानुपपत्ते:।

न हि मानान्तरापूर्वे व्युत्पत्तिरुपपद्यते ।

न चान्युत्पन्नशब्देभ्यः प्रत्ययोऽतिपसङ्गतः ॥

योऽपि मन्यते लोके क्रियाकार्ये व्युत्पन्नशब्दः फलपदसम-भिन्याहारवलप्रतिलब्धतत्साधनभावभङ्गरयागादिधात्वर्थोत्तीर्गापूर्व- कार्याभिधानशक्तिर्वेदे मोदते, लोके तु सं\*म्रुग्धेनापि व्यवहारोप-पत्तेर्न शब्दार्थतत्त्वावधारग्रामाद्रियते इति ।

तस्यापीदं मनोरथमात्रं, न हि क्रियाकार्थे व्युत्पन्नस्थायिकार्थे प्रतिपादयति त्र्रतिपसङ्गात ।

यदि रुद्धव्यवहारे समधिगतपदसामर्थ्येऽनुरुध्यमानेऽन्वयाव-गतिनोंपपद्यते, मोपपादि न तु तदनुपपत्या ङ्घृप्तशक्तिपरित्यागेन शब्दशक्त्यन्तरं भजते कामं लक्ष्मणाऽऽश्रीयताम् ।

न हि विरुद्धार्थेपदसमभिन्याहारे पदानामभिधानमेवान्यथा नीयते, सर्वशब्दार्थेष्वनाश्वासमसङ्गात ।

> किञ्च मानान्तरापूर्वकार्यबोधनशक्तता । न कर्मफलसम्बन्धसिद्धचै तावदुपेयते ।।

नैयोगिकस्स सम्बन्धो न पुनर्वेनियोगिकः ।

थात्वर्थोत्तीर्णकार्यात्मा न कर्मफलसङ्गमात् ॥ ऋते सिध्यति संबन्धस्स च तस्मादते न हि ।

ततश्च दुरुत्तरिवरतराश्रयसाम् ।

साध्यस्वर्गविशिष्टस्य पुरुषस्य पवर्तकः ।

न स्यादिति तदिष्टार्थसाधनं न भवेद्विधिः ॥ भङ्गुरो न च धात्वर्थः करगात्वेन कल्पते ।

इति तिद्धन्नकार्यार्थवोधकत्वं यदुच्यते ।। तदसन्न हि साध्येन स्वर्गेणायं विशेष्यते ।

स्वर्गं कामयमानो हि पुरुषोऽत्र नियुज्यते ॥

न हि स्वर्गोऽधिकारिविशेषणां साध्यत्वात् । सिद्धमेव हि सर्वस्य नियोज्यस्य विशेषणाम् । जीवनादि तथैवेह कामनैव विशेषणाम् ।।

# समग्रुग्धेनेति पा.।

त्रपि च नियोज्यविशेषण्तामनुभवतः स्वर्गादेः कीदृशं साध्यत्वम् ।

यदि साधनसंबन्धयोग्यत्वं नैव तावता ।
स्वर्गेण सिध्यता भाव्यं यावद्योगमजन्मतः ।।
सिद्धिपर्यन्तता तस्य नियोगैकप्रमाणिका ।
नियोगस्तत्प्रमाणश्चेत्यन्योन्याश्रयणं ध्रुवम् ।।
यदि स्वर्गस्य साध्यत्वं न नियोगस्य साध्यता ।
साध्यद्वयञ्च नैकस्मिन वाक्ये सम्बन्धमहिते ॥

स्वतन्त्रं हि साध्यद्वयमेकत्राक्यतां निरणिद्ध नानुगुण्म, श्रानुगुण्च्येतत्साध्यद्वयं नियोगसिद्धिनान्तर्रायकत्वात् स्वर्गसिद्धेः, यदाह नियोगसिद्धौ सर्वं तदनुगुण्म् इति केन नेष्यते नियोग-सिध्यर्था फलसिद्धिरिति च, तस्मादिवरोध इति चैत्तन्त्र ।

स्वर्गसिद्धिं विना किन्नु नियोगस्य न सिध्यति । नाधिकारो न विषयो न चान्यद्विध्यपेद्धितम् ॥ न हि नित्याधिकारेषु नियोगस्तामपेद्धते । न चान्यदिच्छतोऽन्यत्र नियुक्तिनीपपद्यते ॥ नियोगस्यैव माहात्म्यं नित्येष्विव नियुज्यते ।

नियोगो हि प्रधानतयाऽधिगम्यमानस्वर्गमिसतपन्तमप्यात्म-न्याकर्षति यथा अनिच्छन्तमपि नित्ये कर्मणि निष्फले प्रवर्तयति ॥

किञ्च।

स्वर्गं कामयमानो हि निमिषत्युन्मिषत्यि । न च ते स्वर्गसिद्धचर्था यागः किन्नैविषण्यते ॥ तत्साधनतया नैके गृह्यन्त इति चेन्मतम् । यागादयः किं तद्बुद्धिग्राह्या विधिवहिष्कृताः ॥ तत्र च ।

साध्यसाधनसंबन्धप्रतिपादनतत्पराः । यावन्न विधयस्तावन्नैष्फल्यं सर्वकर्मगाम् ॥

तस्माञ्चिदादिभ्यः प्रथमिष्टसाधनताञ्चगमः, ततोरागतः प्रवृत्तिरित्त्येव युक्तं, तदपूर्वकार्याभिधान एव मुख्या शक्तिः इतस्त्र लाज्ञित्यनुपपन्नम्, अत एव यथायथं लौकिकशब्देभ्यस्तित्स- द्धार्थगोचरा बुद्धयो जायन्ते ।

नतु न ताः शब्दमिश्चयः श्रातुमानिक्यो हि ताः, तथा हि व्युत्पत्तिसमयसंविदितार्थप्रतिपादनसामर्थ्यान्यपि पदानि कचिद् व्यभिचारदर्शनजनितसंशयप्रतिबद्धानि न श्रुतपात्राग्यर्थं निश्चाय-यन्ति न चानिश्चितोऽर्थोज्ञातो भवति श्रनिश्चयात्मनोज्ञानस्याभावात् ॥

तत्राज्ञातेऽपि वाक्यार्थे श्रोतैवं विचिकित्सते । ब्रवीत्यन्योन्यसंबन्धयोग्यार्थानि पदान्ययम् ॥ न चाविज्ञातसंबन्धान् शब्दानाप्ताः प्रयुञ्जते । तेनेदृशान्ययज्ञानमस्यास्तीत्यवगच्छति ॥

एवमन्वयज्ञाने श्रनुमिते तदुपदर्शितोऽर्थो न शब्दमाकाङ्च्रति त्रतो लौकिकस्य वचसो वक्त्रनुभवपरतन्त्रतया तत्रैव पर्यवसानमिति ।

तदसत्, न हि स्वभावतोऽर्थमवगमयन् शब्दः कचिद्वक्त्राश-यदोषवशीकाराद्वितथ इत्यन्यत्रापि तत्संभावनया स्वारिसकीमर्थाव-बोधकतामुन्भितुपर्हति, न हि मन्त्रपतिहत अदशायां हुतवहो न दहतीन्यन्यत्रापि तादशदशाशङ्कया न दहति, नापि शुक्तिरजत-धियमर्थव्यभिचारिग्गोमिन्द्रियं दोषवशादुपलब्धमिति घटादिकमपि

अत्र मन्त्रप्रतिहतिदशायामिति युक्तः पाठोऽथवा हतशब्दे भावे क्तप्रत्यय
 इत्यनुसंघेयम् ।

नावगमयति, त्रतो विदितपदपदार्थसङ्गतेः श्रोतुस्सहसैव शब्दोऽर्थ-मवबोधयति मृलज्ञानं न प्रतीचते ।

मृत्तज्ञानपरिज्ञानादर्वागर्थेऽपि चोदिते । कथमेवमयं वेदेत्यनुमानं प्रवर्तते ॥ किमज्ञासीदयं वक्ता किञ्चिदित्यनुमित्ससे । विशिष्टार्थान्वयज्ञानमनुमातुमथेच्छिसि ॥ न तावदयमज्ञासीद् वक्ता किञ्चिदितीयता । व्याहारव्यवहारौ वा स्थातां वाक्यार्थगोचरौ ॥

विशिष्टार्थान्वयगोचरचेतोऽनुमानन्तु प्रथमतरप्रष्टत्ततद्विषयशेमुषीमन्तरेगानुपपन्नमिति प्रागेव शब्दार्थोऽवगन्तव्यः, न हानासादितविषयविशेषसंसर्गाः संविदः परस्परतो व्यतिभिद्यन्ते ।

न च तथाऽनुमिताभिरर्थविशेषः सिध्यति यादृशान्वयप्रति-पादनयोग्या पदरचना सा तदन्वयज्ञानमापाद्यतीति चेत्, श्रव-गतस्तर्हि प्रागेवार्थानामन्वयः, न हि बुद्धावनारोपित एवान्वयः प्रयोगं व्यवच्छिनत्ति,

> तस्माद्दित नदीतीरे फलिमित्येवमादिषु । या सिद्धविषया बुद्धिः सा शाब्दी नानुमानिकी ॥ ततश्च श्रपूर्वकार्यगोचर एव शब्दः प्रमागामिति । स्वसिन्धान्तिचराभ्यासव्याः ग्रुग्धवलबुद्धिभिः ॥ उक्तग्रुक्तेन मार्गेग् युक्ताऽन्यत्रापि शक्तता ॥

ततश्र यान्येतानि विलक्ष्मणपुरुषपतिपादकानि वेदान्तवचांसि स एष सर्वाधिपतिः सर्वस्येशानः सर्वमिदं प्रशास्ति तस्याध्यक्षमिदं सर्वम् इत्यादीनि तान्यपि तत्र प्रमाणं तद्विषयासंदिग्धाविपर्यय-ज्ञानहेतुत्वात् ।

व्यामुग्धाबळबुढिभिरिति पाठस्तु न युक्त इति मन्यामहे ।

न च परिनिष्ठितवस्तुनि साधकबाधकयोरन्यतरोपनिपातसं-भावनाभावितानुवादविपर्ययपर्यात्तोचनया तद्गोचरवचसां प्रामाग्य-प्रच्युति:, कार्यगोचराग्यापपि तत्प्रसङ्गात् , कार्यपपि मानान्तरवेद्य-मेव समिदाहरगादि, तच्च मानान्तरेगापि वेद्यमोदनपाकवदित्य-भ्युपगमात् ।

श्रथ विलक्षणाग्निहोत्रादिविषयकार्थस्यासंभावितमानान्तरतया तत्वतिपादयद्वचः प्रमाणं, हन्त तिहं निरतिशयावबोधेश्वर्यमहानन्द-संदोहवपुषि भगवित न मानान्तरसंबन्धगन्ध इति सर्वं समान-मन्यत्राभिनिवेशात्।

श्रिपि च ।

प्रमागान्तरदृष्टार्थविषयिग्यपि शेम्रुषी । प्रमागामेव तत्पूर्वं न चेत्स्वार्थं विगाहते ॥ तस्य संभावनामात्रादप्रामाग्यमलौकिकम् ।

तस्मात्परिनिष्ठितानुष्टेयादिभेदशून्यमसन्दिग्धाविपर्यस्तविज्ञानं ममाग्रामेष्ट्रव्यम् , श्रत इदमपास्तम् ।

प्रसिद्धैः करगौरेव सार्वझ्यं नान्यथेति यत् । यतः श्रुतिरेव तत्र परिपन्थिनी पश्यत्यचन्नुस्स शृगोत्यकर्गाः यश्रन्तुषा न पश्यति यश्रन्तृषि पश्यति । न तस्य कार्यं करगां च विद्यते । स्वाभा-विकी ज्ञानवलक्रिया च इत्यादिका ।

न चासां गुण्वादत्वं प्रमाणाभावात्।

ञ्रलब्धमुख्यवृत्तीनां गुण्वादसमाश्रयः ।

लभ्यते चेह मुख्योऽर्थ इति तत्कल्पना मृषा ॥

नन्विहापि मुख्यार्थभङ्गकारगामस्ति प्रमागान्तरविरोध: ।

कुतः प्रमाणान्तरात्, न तावत्प्रत्यक्तात्, न हि प्रत्यक्तमुदी-रितपुरुषाभावावभासकमुदीयमानं दृष्टं, योग्यानुपलम्भादभावनिश्चय इति चेन्न प्रमाणगोष्ठीज्येष्ठेन शास्त्रेगौवोपलम्भनात् , नाप्यजुमानात् ति शीव्रजन्मागिमकप्रत्ययप्रचिप्तप्रतिबन्धं कथमिव मन्थरप्रहत्ति प्रादुर्भवति ।

किञ्चैवं सित यागादेः स्वर्गापूर्वादिसङ्गतिः। क्रियात्वेन विरुध्येत शास्त्रं चेत्तन्न वाधते ॥ यूपादित्यादितादात्म्यं प्रत्यचेगौव वाधितम्। विस्पष्टदृष्टभेदत्वात् काष्टसावित्रविम्बयोः॥

त्रपि च तत्र सिन्नहितयूपाञ्जनविध्येकवाक्यतया अर्थवादत्वा-द्युक्तं गुणवादत्वाश्रयणां, न चेह तथा विध्यन्तरमस्ति यच्छेपतया अर्थवाद: स्यात् ।

> त्र्रथ विध्यन्वयाभावे पुरुषार्थत्वहानतः । त्र्रध्याहृत्य विधि तत्र शेषत्वं परिकल्प्यते ॥

### यदाहु: ।

यावत् खलु प्रमातृ्गां प्रवर्तननिवर्तने । शब्दा न कुर्वते तावन्न निराकाङ्क्ष्वोधनम् ॥ इति, तम्न ऋतेऽपि विधिसंबन्धाद् दृष्टैव हि पुमर्थता । पुत्रस्ते जात इत्यादौ तथेहापि भविष्यति ॥

न च तत्र विध्यध्याहारः, म्रान्तरेगापि विधि पुत्रजननाव-गमादेव हर्षोत्पत्तेः।

तथा का क्रिया पाक इत्यादिमश्लोत्तरव्यवहारेषु प्रष्टुजनिज-झासितक्रियाविशेषप्रतिपादनमात्रनिराकाङ्करशब्दो न विध्यध्याहार-पपेचते ।

> इह तु ब्रह्मविज्ञानं महानन्दफलं श्रुतम् ।। ब्रह्मविद् ब्रह्म भवति प्रामोति ब्रह्मवित् परम् ।

अश्रुते ब्रह्मणा सार्द्धे सर्वान् कामान् स सामगः ॥ इदमादित्रयीवाक्यैर्व्यक्ता तस्य पुमर्थता ।

तदेवमुदीरितश्रुतिशतसमिवगतावितथसहजसर्वसाचात्कारकार-ग्यादिकल्यागागुगोकराशौ भगवति सिध्यति, सिध्यत्येव तदनुभव-मृततया तन्त्रप्रामाग्यम् ।

ननु विरचितनीत्या कश्चिदाम्नायभूर्द्धप्रिमतसहजसर्वज्ञानवानस्तु नाम । स च हरिरिति यावन्नावगम्येत सम्यक् न खलु भवति तावत्यश्चरात्रं प्रमाण्मम् ॥

श्रत्यल्पमेतत् न हात्र त्रयीविदो विवदन्ते यद्वासुदेवः परमात्मा श्राखिलजगत्कारगामिति ।

श्रृयते हि स वेदान्तेष्वात्मा नारायगाः परः ।

सत्त्यं ज्ञानमनन्तश्च तद्विष्णोः परमं पदम् ।। परा प्रकृतिरध्यत्तो वासुदेवस्तथा परः ।

एकः परस्ताद्य इदं वभूव यस्मात् परं नापरमस्ति किश्चित् ।

. इत्युक्तवाच्यानुगुग्यंयतो वा इमानि भूतानि सदेव सौम्य ॥

इत्यादिवाक्यश्च ततस्स विष्णु ह्योशिरः सिद्धविशुद्धवोधः । न चान्यस्पाज्जगज्जन्मस्थितिध्वंसारश्चतौ श्रुताः ।

यतश्रैते स सर्वज्ञः परमात्मेति सम्मतम् ॥

श्रम्भवेव परमात्मानं द्वैपायन-पराशर-नारदप्रभृतिमहर्षिवचनेभ्यः

मतिपद्यामहे तथा हि ।

विष्णाौ जगत्स्थितं सर्वेमिति विद्धि परन्तप ।

स्रजन्येष महाविष्णुर्भूतयामं चराचरम् ॥

एष चाचिपते काले काले विस्नते पुन: ।

श्रस्मिन् गच्छन्ति विलयमस्माच प्रभवन्त्युत् ॥

अनादिनिधनः श्रीमान् मुनिर्नारायणः प्रभुः।

स वै सृजति भूतानि स्थावराणि चराणि च । स ब्रह्म परमं चेति तथाऽन्यत्रापि पठ्यते ।। केशवो भरतश्रेष्ठ ! भगवानीश्वरः परः । पुरुष: सर्विमिन्येतच्छूयते वहुधा श्रुतौ ॥ इति, तत्त्वं जिज्ञासमानानां हेतुभिः सर्वतो ग्रुखैः। तत्त्वमेको महायोगी हरिनीरायणाः प्रभुः ॥ इति, तथा दानधर्मे । परमात्मा पर: शान्त: पञ्चनाभ: परायगा: । इति वेदरहस्यन्तु किन्न वेत्सि पुरन्दर ॥ तत्त्रसादाद्वयं सर्वे लोकानां स्थितिहेतवः । त्राप्ताश्रामरम्रख्याश्र देवाश्र स्थानिनो पताः ॥ यदि विष्णुरुदासीनो नास्माकं विद्यते शुभम् । इति रुद्रस्य वचनं तथा भारतमात्स्ययोः॥ तत्र यः परंमात्मा हि स नित्यो निर्गुगारशुभः । स वै नारायणो ज्ञेयः सर्वात्मा पुरुषो हि सः ॥ इति, तथा वाराहे। यस्य देवस्य चरितं व्रतं समभवद्भवि । कोऽन्यस्तरपादभ्यधिको मुक्तवा नारायगां प्रभ्रम् ॥ इति, नारायगात्परो देवो न भूतो न भविष्यति । एतद्रहस्यं वेदानां पुरागानां च सत्तमाः ॥ इति । तथा लैङ्गे । स एकः पुरुषः श्रेष्ठः परमात्मा जनार्दनः ।

यस्माद् ब्रह्मा ततो रुद्रः ततश्रैवाखिलं जगत् ।।

तथा ।

विष्णोस्सकाशादुद्भृतं जगत्तत्रैव च स्थितम् । स्थितसंयमकत्तांऽसाविति पाराशरं वच: ।।

तथा मानवे।

नारायगाः परो ऽव्यक्तादग्रहमव्यक्तसंभवम् । श्रग्डस्यान्तस्त्वमे लोकाः सप्तद्वीपा च मेदिमी ॥

तस्मादीदृशश्चतिस्मृतीतिहासपुरागापर्यालोचनया अखिलजग-

त्कारगां परमात्मा वासदेव इति निश्चीयते ।

न चैव परमात्मत्वं रुद्रादे: श्रुतिष्रुदितम् । पत्युतोत्पत्तिमेवाहुस्तस्यैकायनशाखिनः ॥

तमो वा इदमित्यादौ तथा वेदेऽपि दृश्यते ।

यतो हि रुद्रस्सञ्ज्ञ तच्छ्रेष्ठं भ्रुवनेष्विति ॥

तदिदास भ्रवनेषु ज्येष्टमिति । तथा रौद्रं पदं स्पष्टं कर्मजन्यं प्रतीयते ।।।

महिमानं निजं लेभे विष्णोरभ्यचेनादिति । श्रस्य देवस्येति

ललाटाद्भवद्घिन्दुस्तस्मादुद्रोच्यजायत ।

इत्यादिकाश्र श्रुतयो रुद्रोत्पत्ति वदन्ति वै।

एवश्च सति रुद्रादिमहिमावेदिका इव ।।

या वाचस्तास्स्तुतिपराः श्रोत्रं ब्रह्मेति गीरिव ।

एतेन रुद्रादीनां परमात्मत्वप्रतिपादकपुरागावादाः । प्रत्यत्त-

श्रुतिविरोधान ग्रुख्यार्थाः ।

यद्वा त्याज्यतया तन्त्रसिद्धान्तप्रतिपादकाः ।

त्र्यवैदिकेषु तन्त्रेषु तन्माहात्म्यं हि कथ्यते ॥ वेदसिद्धान्तमार्गेषु विष्णुरेव पर: स्मृत: ।

```
तद्यथा वैष्णावे ।
        परमात्मा च सर्वेषामाधार: परमेश्वर: ।
        विष्णानामा स वेदेषु वेदान्तेषु च गीयते ॥
वाराहे ।
        विष्णारेव परं ब्रह्म त्रिभेदमिह पठ्यते ।
        वेदसिद्धान्तमार्गेषु तम्न जानन्ति मोहिता: ॥
        नारायणात्परो देवो न भूतो न भविष्यति ।
       एतद्रहस्यं वेदानां पुरागानाश्च सत्तमाः ।। इति, ।
तथा मात्स्ये ।
       सात्त्विकेषु तु कल्पेषु विष्णोर्माहातम्यमुच्यते ।
       अग्नेश्शिवस्य माहात्म्यं तामसेषु प्रकीर्त्यते ॥ इति, ।
तथा लैंक्ने।
       न हि विष्णुमृते काचिद् गतिरन्या विधीयते ।
       इत्येवं सततं वेदा गायन्ते नात्र संशय: ।।
इति. तथा वायवीये ।
       सहस्रबाहुः परमः प्रजापतिः ।
       त्रयीपथेयः प्ररुषो निरुच्यते ॥
इति, तथा भविष्यति ।
       वेदसिद्धान्तमार्गेषु विष्गुरिव पर: स्मृत: ।
       विष्णुरेव नरश्रेष्ठो महिष्ठः प्रम्धोत्तमः ॥
   इति, सर्व चैतत्प्ररुष श्रीगीये निप्रणतरम्पपादितमिति नेह
```

# पुषपनिर्णयनामा भगवन्महिमप्रतिपादनपुरःसरोदेवतान्तरन्यावर्तन्मुखेन विष्णुपरतस्वत्वप्रतिपादनपरोग्रन्थः परमाचार्यप्रणीतः ।

प्रपञ्च्यते ।

ततश्च ।

श्रुतिमूर्घि प्रसिद्धेन वासुदेवेन भाषितम् । तन्त्रं मिथ्येति वक्तुन्न: कथं जिह्वा प्रवर्तते ॥

न हि सहजसंवेदनसाद्धात्कृतदीद्धाराधनादिधर्मस्वर्गपुत्रादि-वैषयिकसुखमनेकदुःखसंभिन्नं, न चातिचिरमनुवर्तत इति तदपि दुःखपत्त एव निद्धिप्य मोद्धाय गृहेभ्यः प्रव्रजद्भयः शागिडल्य-नारदादिपरमञ्जूषिभ्यस्तद्भिल्षितिनरितशयनिश्रेयसैकसाधनस्वाव-गमाराधनावबोधिनीं पश्चरात्रसंहितां निरमिमीतेति निश्चीयते ।

न च तन्त्रान्तरेष्वेष न्यायः प्रसरमहिति । यतस्तत्तिवनद्धगां विश्वमाद्यपि संभवि ॥ प्रत्यत्तादिप्रमागानां न हि मृलत्वसम्भवः । तन्त्रान्तरेषु शास्त्रन्तु मृलं तैरेव नेष्यते ॥

श्रन्यच वेदसिद्धान्तविरुद्धार्थाभिधानतः । प्रत्यच्वश्रुतिमूलत्वकल्पना तेषु बाध्यते ॥

यथा माहेश्वरे तन्त्रे विरुद्धं बहु जल्पितम् । चतुर्विधा हि तत्सिद्धचर्यामार्गानुसारिगाः ॥ यथा कापालिकाः कालाम्रुखाः पाशुपतास्तथा ।

शैवास्तत्र च कापालं मतमे प्रचत्तते ।। मुद्रिकाषट्कविज्ञानात् पुनस्तस्यैव धारणात् । अपवर्गफलपाप्तिने ब्रह्मावगमादिति ।।

तथाऽऽहु:।

म्रुद्रिकाषट्कतत्त्वज्ञः परम्रुद्राविशारदः । भगासनस्थमात्मानं ध्यात्वा निर्वाग्रामुच्छति ॥

तथा ।

कर्णिका रुचकञ्चेव कुगडलञ्च शिखामणिम् ।

भस्म यज्ञोपवीतश्च मुद्राषट्कं प्रचत्ते ।। कपालमथ खट्वाङ्गमुपमुद्रे प्रकीर्त्तिते । त्राभिर्मुद्रितदेहस्तु न भूय इह जायते ॥

न चेदशमुद्रिकापट्कपरिज्ञान-तद्धारण्-निन्दितभगासनस्थदेह-ध्यानस्यापवर्गसाधनत्वं श्रुतयो मृष्यन्ति, ता ह्येहिकामुष्मिकसकल-विषयाभिलापविमुखस्य अखिलजगत्कारण्वासुदेवात्मभावनैकलभ्यं मोद्यापच्चते । तमेव विदित्वा अतिमृत्युमेति नान्यः पन्था अयनाय विद्यते इत्याद्याः, एवं कालामुखा अपि समस्तशास्त्रमति-षिद्धकपालपात्रभोजन-शवभस्मस्नान तत्प्राशन-लगुडधारण् सुरा-कुम्भस्थापन-तत्स्थदेवतार्चनादेरेव दृष्टादृष्टाभीष्टसिद्धिमभिद्धानाः श्रुतिबहिष्कृता एव ।

यदि पाशुपतशैवाभ्यां विरुद्धाविरुद्धसमग्रुग्धं किश्चिदभिहितं तदिप श्रुतिबहिष्कृतमेव ।

तत्रैषा पाशुपतप्रक्रिया ।

जीवाः पशव उच्यन्ते तेषामधिपतिष्ठिशवः ।
स तेषाम्रुपकाराय पश्चाध्यायीमचीक्छ्पत् ।।
तत्र पश्च पदार्थास्तु व्याख्याताः कारणादयः ।
कारणं कार्यं विधियोगो दुःखान्तः ।। इति,
उपादानं निमित्तश्च व्याख्यातं कारणं द्विधा ।
निमित्तकारणं रुद्रस्तत्कला कारणान्तरम् ।।
मह्मनं महदादिकार्यमुदितं तद्वद्विधिगीयते ।
गूढाचारमुखस्मशानभिसतस्त्रानावसानः परः ।।
योगो धारणामुच्यते हृदि धियामोङ्कारपूर्वन्तथा ।
दुःखान्तो हि मतोऽपवर्ग इति ते पश्चापि संकीर्तिताः ।।
श्रात्यन्तिकी दुःखनिष्टत्तिर्दुखान्तशब्देनोक्ता तामेव निष्शोष-

```
82
```

#### श्रागमप्रामाग्यम् ।

वैशेषिकात्मगुणोच्छेदलत्त्रणां मुक्ति मन्यते इयमेव चेश्वरकल्पना

शैवानामन्येषां च ।

सेयं सर्वा श्रुतिविरुद्धा कल्पना यतः । जगन्निमित्तोपादानं परं ब्रह्म श्रुतौ श्रुतम् ।

महानन्दात्मको मोच्चस्तत्रतत्रासकुच्छुतः ।। परस्परविरोधेन व्याहतैषां प्रमाणता ।

त्रयीदगढमितचोपं किञ्चिनेव मतीचते ॥

किश्च शैवादयोवेदिसद्भवणिश्रमाद्वृहः। कल्पयन्त्याश्रमादीनि ततोऽपि श्रुतिबाह्यता।।

यदाहु:।

दोत्ताप्रवेशपात्रेण ब्राह्मणो भवति त्राणात् । कापालं व्रतमास्थाय यतिर्भवति मानवः ॥

इति, ।

न च वाच्यम् अप्रमाणभूतिमयन्तं यन्थराशि कथं प्रत्ययिततरो रुद्रः प्रण्यतीति ।

न च समाननामनिर्मातृस्मरण्निबन्धनिमिति युक्तम् अति-प्रसङ्गदिति, यतः—

नामैकत्वक्रतभ्रान्तिकल्पना उप्युपपद्यते ।

वेदवाधास चान्यत्र तावताऽतित्रसज्यते ॥ प्रमादोऽपि च नात्यन्तं रुद्रादिषु न सम्भवी ।

यद्वा रुद्रस्य मोहशास्त्रमगोतृतयाऽवगतत्वाद् व्यामोहयितुमेव हीदृशशास्त्रमग्ययनम्रुपपद्यत इति नावश्यं प्रमाद एवाश्रयितव्यः,

तथा च वाराहे।

त्वं हि रुद्र ! महाबाहो ! मोहशास्त्राणि कारय । कुहकादीन्द्रजालानि विरुद्धाचरणानि च ।।

दर्शियत्वाऽल्पमायासं फलं शीघ्रं प्रदर्शय । दर्शियत्वा जनं सर्वे मोहयाशु महेश्वर ! ॥

इति ।

तथा तत्रैव भगवान् रुद्रः प्रस्तुतशैवाद्यागमानां स्वयमेव वेदबाह्यत्वं वेदमार्गापश्चष्टजनाधिकारित्वं तद्वचामोहैकप्रयोजनतां च दर्शयति ।

> ये वेदमार्गनिर्धक्तास्तेषाम्मोहार्थमेव च । नयसिद्धान्तमार्गेण मया शास्त्रं पदर्शितम् ॥ तस्मादारभ्य कालाचु मत्मणीतेषु सत्तमाः । शास्त्रेष्वभिरतो लोको न वेदान् बहु मन्यते । तथा पाश्चपतादीनि प्रवर्तन्ते कलौ युगे ॥

तथा च भगवत्परिवारत्वव्यतिरेकेण स्वप्रधानपूजां पाशुपतादि-तन्त्रसिद्धां वेदवाह्यां दर्शयति ।

> तद्वेदवाद्यं कर्मोक्तं माम्रुदिश्योपसेव्यते । तद्वे पाशुपतं नाम कनिष्ठम्मोहनं नृग्णाम् ॥ मां विष्णुव्यतिरेकेण पूजयन्ति नराधमाः । इत्यादिवाक्यजातानि न लिख्यन्तेऽतिगौरवात् ॥ व्यक्तश्च वेदवाद्यत्वमेतच्छास्नानुगामिनाम् ।

यथा तत्रैव ।

शशाप ताञ्जटाभस्मकपालव्रतथारिगाः ।
भविष्यथ त्रयीवाद्या वेदकर्मवहिष्कृताः ।।
कलौ तद्र्षिगास्सर्वे जटालगुड्धारिगाः ।
स्वच्छन्दव्रतवेषाश्च मिथ्यालिङ्गधरास्तथा ।
ब्रह्मशापाग्निनिर्देग्धा रुद्रभक्ता जटाधराः ।। इति,
प्रसिद्धक्वैतच्छैवागमेषु ।

रुद्राच्तं कङ्कगां इस्ते जटा चैका च मस्तके । कपालं भस्मना स्नानम् इत्यादि ।

तथा चैतेषामादित्यपुरागोऽपि भगवस्यागेन समं वेदत्यागं कथयति ।

अन्ये भस्मजटोपेता यथोक्ता गौतमात् पुरा । शापात्सन्त्याजिता वेदं देवं नारायग्रां तथा ॥

इति ।

किञ्चेते वासुदेवस्य मन्दा निन्दां वितन्वते । ते च पाषशिडनो क्षेया यथा लैङ्गे समीरितम् ॥ ये तु सामान्यभावेन यन्यन्ते पुरुषोत्तमम् । ते वै पाषशिडनो क्षेया वेदमार्गविङकुताः ॥

इति, ततश्च।

एत एव च ते एवां वाङ्मात्रेणापि नार्चनम् ।
पार्षाग्रङनोविकर्मस्थानित्यादिसमृतिषूदितम् ॥
या वेदवाद्या इत्येतदपि चेदशगोचरम् ।
तस्मान्न वेदमृलत्वं नापि प्रत्यत्तमृलता ॥
तन्त्रान्तराणां युक्तेति कल्प्यते कारणान्तरम् ।
ननु मृलान्तरापेन्ना यदि स्यादस्तु दृषणाम् ॥
स्वतःप्रमाणां विज्ञानं भवतां ननु दर्शने ।
सत्यं तदेव विज्ञानप्रामाण्यमपनीयते ॥
वाधकारणादोषाभ्यां ताविष द्वाविह स्फुटौ ।
एवं श्रुतिविरुद्धस्य स्फुटमूलान्तरस्य यत् ॥
पश्चरात्रेण साधम्मर्थं तन्त्रत्वेनाभिधित्सतम् ।

क्रियात्वेन तु साधम्मर्थं ब्रह्महत्याऽश्वमेधयोः ॥

श्रुतिप्रत्यच्चयोस्तत्र यतोमृत्तत्वनिश्रयः ।

नजु च श्रुतिमूलत्वे वेदादेवार्थसिद्धित: ।। तत्प्रगोतृस्वतन्त्रत्वकल्पना नेत्यचूचुदम् । नैवं न कल्प्यते धुंसि स्वातन्त्र्यं श्रूयते हि तत् ।। तस्याध्यच्नमिदं सर्वे भीषाऽस्मादिदमादिषु ।

ननु वेदमृता एव चेदेताः पश्चरात्रस्मृतयः किं तर्हि तदर्थ-स्मरण्वत्तन्मृत्तभूतवेदवाक्यस्मरणं नानुवर्तते पाश्चरात्रिकाणाम् । न चार्थस्मरण्यस्य प्रयोजनवन्त्वात् तस्य विफलत्वात् तदनादरण्यि-मिति युक्तं, न हि यतः प्रामाण्यं तदेव विस्मर्तु युक्तम् ।

त्रथ विस्मरणोपपत्तये प्रतीनिन्यानुमेयशाखाम्लता श्राश्रीयते तदा यदेव येन प्रमाणतया परिगृहीतं स तत्प्रलीन-शाखामस्तके निच्चिप्य प्रमाणीकुर्यात् निःयानुमेयप्रलीनशाखयोस्तु स्वरूपसिद्धिरेव दुर्लभा ।

त्रथ विद्यमानशाखामूला एव ताः स्मृतयः तदा तत्रगोत्वदन्येऽपि तत एवोपलभेरन् इति यन्धप्रगायनप्रयासवैयर्थ्यम् ।

श्रत्रोच्यते स खलु भगवान् श्रमोघसहजसंवेदनसात्ताद्ध-वद्खिलवेदराशिर्विपकीर्गाविविधविध्यर्थवादमन्त्रात्मकानेकशाखाध्य-यनधारग्गादिष्वधीरिधयो भक्तानवलोक्य तदनुकम्पया लघुनोपायेन तदर्थं संज्ञिप्योपदिदेशेति न किश्चिदनुपपन्नम् ।

यथाऽऽहु: ।

वेदान्तेषु यथासारं सङ्गृह्य भगवान् हरिः । भक्तानुकम्पया विद्वान् सिश्चचेप यथासुखम् ॥

इति, एते च मन्वादिसमस्तस्मरणसाधारणाः पर्यनुयोगास्तन्त्र-

टीकाकृतपरिश्रमाणामनायासपरिहार्या इति नेह मपञ्च्यते ।

नतु चेदं वेद्मूलत्वं पञ्चरात्रतन्त्राणामनुभपन्नं वेदिनन्दा-दर्शनात्, उक्तं हि चतुर्षु वेदेषु पुरुषार्थमलभमानः शागिडल्य इदं शास्त्रमधीतवान् इति, अनवगतवचनव्यक्तरेयं पर्यनुयोगः, न हि निन्दा निन्धं निन्दितुं प्रवर्तते अपि तु ।

निन्दितादितरत्पशंसितुं यथैतरेयकब्राह्मगो प्रात: पातरतृतं ते वदन्ति इत्यनुदितहोमनिन्दा उदितहोमप्रशंसार्थेति गम्यते यथा मानवे ।

ऋग्वेदो देवदैवत्त्यो यज्जेंदस्तु मानुषः ।

सामवेदस्तु पित्रयः स्यात् तस्मात्तस्याशुचिध्वेनिः ॥

इति सामवेदनिन्दा इतरवेदप्रशंसार्था, यथा वा भारते ।

चत्वार एकतो वेदा भारतं चैकमेकतः।

समागतैस्तु ऋषिभिस्तुलयाऽरोपितं पुरा ।। महस्वे च गुरुत्त्वे च घ्रियमागां यतोऽधिकम् ।

महत्त्वाच गुरुत्वाच महाभारतग्रुच्यते ॥

इति महाभारतप्रशंसार्थेति गृह्यते न वेदनिन्देति । एवं पञ्चरात्रप्रशंसेति गम्यते ।

त्रयानुदितहोमादेरन्यत्र स्तुतिदर्शनात् ।

त्र्यतत्परत्वं निन्दायास्तथात्रापि भविष्यति ॥

वेदपशंसा बहुशः पश्चरात्रेऽपि दृश्यते ।

न हि तेभ्यः परं किश्चिद् वाङ्मयं कमलासन १। वेदान्तै-रिदमेवोक्तं तत्त्वज्ञानोपपादकैः ॥ इत्यादौ ।

अपि च चतुर्षु वेदेषु इति नायमर्थः वेदेषु पुरुषार्थौ नास्तीति किन्तु यस्तेषु पुरुषार्थस्तमलभमान इति ।

नतु पुरुषार्थमलभमान इत्यन्वयो न वेदेषु पुरुषार्थमिति, मैंवं व्यावन्त्याभावात् , न हि वेदेष्वेवायं पुरुषार्थो न लभ्यते अतो वेदेषु यः पुरुषार्थस्तमलभमानः तदभिलाषी पश्चरात्रशास्त्रमधीत-वानिति पश्चरात्रश्चरयोरैकार्थ्यमेव प्रतीयते । यत्पुनस्क्तम्रपनयनादिसंस्कृतानां भगवदाराधनार्थतया दीन्ना-लन्नाग् संस्कारविधानादवैदिकत्विमिति तदयुक्तं न ह्युपनयनादि-संस्कृतानां ज्योतिष्टोमादिकर्माङ्गतया दीन्नादिसंस्कारविधायकम् ब्राग्नावैष्णवम् इत्यादिवाक्यमवैदिकं भवति ।

श्रथ वैदिकसंस्कारात् संस्कारान्तरिवधानं हेतुः, तदनुपपशं सिद्धे हि पश्चरात्रशास्त्रस्य श्रवैदिकत्वे तस्य संस्कारान्तरन्वसिद्धिः तिसद्धो च तस्यावैदिकन्वसिद्धिरिन्यन्योन्याश्रयसात् ।

किश्च समस्तवैदिकसंस्कारेभ्यः संस्कारान्तरस्वं वा हेतुः, उत कतिपयेभ्यः संस्कारेभ्यः, न तावदनन्तरः कल्यः उपनयनादिसं-स्कारस्यापि चौलादिसंस्कारात् संस्कारान्तरत्वेनावैदिकत्वप्रसङ्गात्, न चान्त्यः कल्यः, उक्तदोषानितृष्टत्तेः, न ह्युपनयनं समस्तवैदिक-संस्कारेभ्यः संस्कारान्तरमसिद्धश्च समस्तवैदिकसंस्कारच्यतिरेकः पश्चरात्रशास्त्रस्यापि वैदिकत्वादित्युक्तमेव ।

यदिष धर्मप्रमाण्यत्वाभिमतचतुर्दशिवद्यास्थानेष्वपरिगण्णितत्वात् पाशुपतादितन्त्रवत् त्रयीवाद्यन्विमिति तदिष द्वैपायन-वाल्मीकि-प्रणीतभारतरामायणादिग्रन्थैरनैकान्तिकम् ।

यतु भगवता बादरायगोन निरस्तत्वादिति तदसत्, कथं हि भगवान् द्वैपायनः सकललोकादर्शभूतपरमभागवतो भागवतं शास्त्रं निरस्यतीत्युत्भेच्येत ।

#### य एवमाह ।

इदं शतसहस्राद्धि भारताख्यानविस्तरात् । ग्राविध्य मितपन्थानं दध्नो घृतिमवोद्धृतम् ॥ नवनीतं यथा दध्नो द्विपदां ब्राह्मणो यथा । ग्रारग्यकं च वेदेभ्य श्रोषधीभ्यो यथाऽमृतम् ॥ इदं महोपनिषदं चतुर्वेदसमन्वितम् ।

```
88
```

#### श्रागमभामाग्यम् ।

साङ्ख्ययोगकृतान्तेन पश्चरात्रानुशब्दितम् ॥
इदं श्रेय इदं ब्रह्म इदं हितमनुत्तमम् ।
त्राग्यजुस्सामभिर्जुष्टमथर्वाङ्गिरसेस्तथा ॥
भविष्यति प्रमागां वे एतदेवानुशासनम् ।
इति, भीष्मपर्वग्यपि ।
ब्राह्मणेः चित्रयैवैंश्येः शुद्रैश्र कृतलच्चाणेः ।
त्राचेनीयश्र सेव्यश्र पूजनीयश्र माधवः ॥
सात्वतं विधिमास्थाय गीतस्संकर्षगोन यः ।
हापरस्य युगस्यान्ते त्रादौ कलियुगस्य च ॥

इति ।

तथा शान्तिपर्वगयपि ।

श्रवश्यं वैष्णावो दोक्तां प्रविशेत् सर्वयत्नतः । दीक्तिताय विशेषेण पसीदेक्तान्यथा हरिः ॥ वसन्ते दीक्तयेद्विषं ग्रीष्मे राजन्यमेव च । शरदः समये वैश्यं हेमन्ते शूद्रमेव च ॥ स्त्रियं च वर्षाकाले तु पश्चरात्रविथानतः ॥

तथा ।

वेदैश्रतुर्भिस्सः भितं कृतं मेरौ महागिरौ । एवमादिवचोभङ्गीश्रतैस्सादरमीरितै: ॥ वेदान्तसारसर्वस्त्रमात्मीयं परमं मतम् । पश्चरात्रं निराक्कर्यात् कथं द्वैपायनः स्त्रयम् ।

कथं तहींदं सूत्रम् उत्पत्त्यसंभवात् इति कि वाऽस्य सूत्रस्य हृदयम् इदमस्य सूत्रस्य, भागवतशास्त्रे जीवोत्पत्तेः प्रतिपाद्यमानत्वात् तस्याश्च श्रुतिन्यायविरोधेनासम्भवादसमीचीनं शास्त्रमिति, यद्येष

सम-शब्दात्ताद्धितेन इतच्प्रत्ययेन व्युत्पन्नः समितशब्दो भवति तुल्यार्थः ।

सूत्रार्थस्तर्हि पश्चरात्रशास्त्रनिराकरणपरं सूत्रं, न हि पश्चरात्रशास्त्रेषु जीवोत्पत्तिरङ्गोकृता येनैवसुच्यते ।

नन्त्रस्तीदं वचनं वासुदेव: परा प्रकृति: परमात्मा ततस्संक-वैगाो नाम जीवो जायते सङ्क्ष्मिगात् प्रद्युम्त्रसं मनो जायते ततोऽनिरुद्धनामा त्रहङ्कारो जायते । इति,

> श्रिप तु न्यूहरूपेण न्यक्तिर्देवस्य कीर्त्यते । तत्र संन्यवहारार्थं जीव-शब्दः प्रयुज्यते ॥ वर्णानामानुलोम्येन पूज्यभेदमसिद्धये ।

### यथाऽऽहु: ।

वर्णेश्चतुर्भिश्चत्वारः पूजनीया यथोक्रमम् । इति, श्चिपि च जीवमनोऽहङ्कारशब्दा न तन्मात्रवचना श्चिपि तु तत्तद्धिष्ठानाधि-कृतविलद्धायाविग्रहवत्पुरुषाभिधाना इति ।

> विचित्रदेहसंपत्तिर्जन्मेति न्यपदिश्यते । तोयेन जीवानित्येतद्यजुर्मृदुर्द्धि यथा वचः ॥

त्रपि च जीवोत्पत्तिप्रलयादिगोचराः श्रुतिस्मृतिलोकवादाः चराचरच्यपाश्रयस्तु स्यात् तद्वचपदेशो भाक्तस्तद्भावभावित्वादि - त्यत्रैव सुत्रकारेण कृतनिर्वाहाः ॥

किश्चनात्मा श्रुतेर्नित्यस्वाच ताभ्यः इत्यत्रैव ब्रह्मणो जीवो-त्यत्तिः श्रुतिस्मृतिन्यायविरोधेन निरस्ता सती न पुनरूपन्यासं प्रयोजयतीति अनिधकरणीयमधिकरणमापद्येत, एतेन न च कर्त्तुः करणम् इति सूत्रं न्याख्यातं, न ह्यत्र कर्त्तुः सङ्कर्षणात् करणस्य मनस उत्पत्तिरुच्यते, उक्तं हि विलक्षणपुरुषवचना एते शब्दा इति,

किमिति वा कर्त्तुः करणात्रोत्पद्यते देवदत्तादेः कर्त्तुः परशु-मभृतिकरणोत्पत्त्यदर्शनादिति चेत्, इन्त इतस्तर्हि अपगतसकलकर-णकलापस्वमहिममतिष्ठज्ञह्मणः प्राणमनःप्रभृतिनिखिलकरणोत्पत्य- भ्युषगमः, एतस्माज्ञायते प्राम्भो मनःसर्वेन्द्रियामि च इति, श्रथ श्रुतिप्रसिद्धत्वात्तत्त्रथैवाभ्युपेयते । पश्चरात्रप्रसिद्धत्वादिदं किन्नाभ्युपेषि भोः ॥ न हि स्मृतिप्रसिद्धार्थपरित्यागोऽतिशोभनः । निर्दोषज्ञानजन्मत्वात् प्रामाग्यं हि समं द्वयोः ॥ यत्तु चत्वार एते कि समानैश्वर्यभागिनः । स्वतन्त्राः किम्रुतैकस्य स्वेन्द्धामूर्तिचतुष्ट्यी ॥

इति विकल्प्य ।

समानैश्वर्धभागित्वे तुल्यत्वान्नैव कार्यता । एकस्य मृर्तिभेदश्रेत् किं भेदेन प्रयोजनम् ॥

इति दूषयतीति न्याख्यातं विज्ञानादिभावे वा तदप्रतिषेध इति ।

तदयुक्तम् असम्भावनीयत्वाद्विकल्पस्य, न हि केनचिदीश्वर-वादिना अनेकेश्वरं जगदभ्युपगतं विशेषतश्च पाश्चरात्रिकैः वासुदेव एवैकः परा प्रकृतिरिति वदद्भिः, किन्तु स एव भगवान् लीला-विरचितचतुर्भेदः सकलमपि जगत्संरच्चतीति ।

न चेदमनुपपन्नं वल-भरतावरजायजादिपादुर्भाववदुपपत्तेः, यथैव हि भगवतः स्वलीलाविरचितगगन-पवन-हर-विरिञ्च्यादिपप-श्चस्य त्रचिन्त्यमहिमलीलैकप्रयोजनस्य राम-लच्चमण् भरत-शत्रुघा-दिस्वच्छन्दाविग्रहा न विरोत्स्यन्ते एवं सङ्कर्षण्प्रधुम्नादिभेदा इति।

यत्परं विप्रतिषेधात् इति चतुर्षु वेदेषु इति श्रुतिविप्रतिषेधात् तन्त्राणां परस्परविप्रतिषेधाद्वा । अपमाणिमिति तत्र श्रुतिविप्रतिषेध-स्तु प्रागेव प्रस्पुक्तः, परस्परविप्रतिषेधस्तु प्रधानगुणसामान्यविशेषा-दिन्यायसंपादितवचनव्यक्तीनां तन्त्राणां नास्त्येव न्यायानुग्रहरिहता- नान्तु वचसां न कचिद्पि परिनिश्चायकत्वं, यथाऽऽह न्यायसंपादि-तन्यक्ति पश्चाद्वाक्यार्थवोधकम् इति, तस्मात्सूत्रकारेण इदं महो-पनिषदम् इत्यादिवचनैर्वेदेभ्योविशेषेणाभिमतत्रप्रामाणयेषु पश्चरात्र-तन्त्रेष्वविद्यमानजीवोत्पत्तिप्रतिपादनाध्यारोपेण तिन्नराकरणपरत्या सूत्रं व्याख्यायमानं व्याख्यातृणामेवाख्यातिं ख्याप्यतीत्यलं प्रवन्धेन ।

तत्रैष स्त्रार्थः पूर्वं स्वाभिषेतसमयपरिपन्थिकपिल-काश्यपस्मात जिन-पशुपितमतानां श्रुतिन्यायिवरोधादसामञ्जस्यं प्रतिपाद्य श्रधुना स्वाभिषेतपञ्चरात्रतन्त्राणामिष इतरसमयसमानपरिगण्नाद् बुद्धौ सन्निहितानामितरसमयवदसामञ्जस्यमाशङ्कच प्रामाग्यं अन्युत्पाद्यते ।

तत्राचेन स्त्रद्वयेन पूर्वपत्त उपित्तप्यते तथा हि पश्चरात्र-शास्त्रमप्रमाण्यम् उत्पन्यसंभवात् प्रतिपाद्यमानायाः संकर्षणाद्युत्पत्ते-रसंभवात् , कथमसंभवः, उभयथाऽप्यनुपपत्तेः तथा हि ।

> किन्तु चत्वार एवंते समानैश्वर्यभागिनः । एको वा स्याचतुर्भेदे द्वेघा व्युत्पत्त्यसंभवः ।। समानैश्वर्यभागित्वे तुल्यत्वान्त्रैत सञ्चते । एकात्मत्वेऽभ्युपेतेऽपि तथोत्पत्तेरसंभवः । स्रष्टुसञ्चविभागो हि नैकस्मिन्नवकल्पते ।

तथा न च कर्त्तुः करण्यम् इतश्च त्राप्तमाणं कर्त्तुः सङ्कर्षण्-संज्ञाज्जीवात् करण्यस्य पद्युम्नसंज्ञस्य मनस उत्पन्त्यसंभवात्, न हि देवदत्तात्परशुरुत्पद्यत इति ।

एवं वा न च कर्त्तुः करगाम् इतश्र कर्त्तुः संकर्षगात् न करगा-

<sup>#</sup> स्थूणानिस्वननन्यायेनेत्यर्थः यथा हि स्थूणां द्रवयितुमिच्छवस्तां स्वयमेव हस्तेन परिचालय परीक्षन्ते ।

मुत्यचते ब्रह्मण एव समस्तकरणोत्पत्तिश्रुतेः, एतस्माज्जायते प्राणो मनःसर्वेन्द्रियाणि च इति, विज्ञानादिभावे वा तदप्रतिषेथ इति, वा-शब्दात्पत्तो विपरिवर्त्तते ।

यदुक्तग्रुभयथाऽपि संकर्षगाद्युत्पत्तेरसंभवादप्रामाग्यमिति नैतदस्ति तस्यास्सङ्कर्षगाद्युत्पत्तेरप्रतिषेधः ।

यदि हि विज्ञानादय एते न भवेयु: स्यादुत्पत्तिपतिषेघ:। विज्ञानिश्चादि स्वेति विज्ञानादि ब्रह्म तद्भावे ब्रह्मभावे उत्पत्तेरप्रतिषेध:।

\* आदीयते-उपादीयते उपयुज्यते सर्वकार्यार्थमित्यादि सर्वजगन्निदानं न्नस्, अत्र पद्यपि उपसगें घोः किरिति पाणिनीयेन किप्रत्ययान्तादि-शब्दस्य नित्यपुँस्त्वं प्राप्नोति तथापीह औणादिकप्रत्ययेन साधुभावोऽवगन्तव्यः शिष्टप्रयोगे संज्ञासु धातु-स्पाणीत्यादिना तथैवानुशिष्टत्वेन शिष्टशिष्टेरेव च प्रयोगम्ळत्या अनौणादिकस्यैव पुँस्त्वकरूपनात्॥

अथवा विज्ञानं चादिश्चेत्येव पाठः। ततश्च विज्ञानं चादिश्च विज्ञानादि इति समाहारद्वन्द्वः, विज्ञानादीतिकृतसमाहारद्वन्द्वके विज्ञानादिपरे निर्विसर्गकपाठा-वलोकनभ्रान्तित एव प्राचीनकोशेष्वपि विज्ञानं चादिश्रेति विवक्षणीये विज्ञानं चादि चेति लिखिखरिति केचिन्सन्यन्ते । इत एवास्वरसेन कल्पान्तरमवललम्बरे ग्रन्थाचार्याः । एवमेव च विज्ञानादिसुत्रे श्रीभाष्येऽपि शङ्कासमाध्यभ्यृष्टनिमिति इतं क्रुसृष्ट्या वाचामिति चापरे । बस्तुतस्तु श्रीभाष्यकोशेषु आगमप्रामाण्यकोशेषु च प्रायशो देशविशेषनैरपेक्ष्येण विज्ञानादिस्त्रे (विज्ञानं चादि च विज्ञानादि-ब्रह्म तज्ञावे) इत्येव प्रामाणिकः पाठ इत्यवद्यं तात्पर्यविशेषेण स प्रयोगो वक्तव्यो न तु यथाश्रुता-र्थकादि-पदेनाचरमार्थेन अब्रह्मसाधारणेन । अन्नैवमाचक्ष्महे आ समन्तादमु शालम-स्येत्यादिन् परमं ब्रह्म सुप्यजातौ णिनिस्ताच्छीलये । इति पाणिनीयेन ताच्छीलयेऽर्थे-णिनिः, आङा चासाधारण्यं विवक्ष्यते तम्ब अत्ता चराचरप्रहणादित्यधिकरणोक्तरीत्या ब्रह्मासाधारणं कर्मेति तादृशार्थंकादिपदेन निखिलजगददनकर्तृ परं ब्रह्माभिहितं भवति तम् साङ्गयाषुक्तदिशा प्रधानधर्मी माभूदिति विज्ञानपदेन विशेष्यते । एवं च जन्मा-श्रस्य यत इति सूत्रे आदिपदेन जगित्स्यतिप्रणाशहेतुताया लक्षणत्वेनामिमत-तया लक्षणेनेतरभेदसाधने जन्मादित्रितयस्य संहत्य हेतुतायां व्याप्यत्वासिद्धया प्रत्ये-क्रमेव हेत्तताया वाच्यत्वेन स्वासाधारणरूपेणादिन परेन ब्रह्मोपस्थापितं भवतीति। सति चैवं (विज्ञानं चादि च विज्ञानादि ब्रह्म ) इति श्रीभाष्याचार्याणां परमाचार्याणां श्री ६ यामनमनीनां चानिधानमञ्जला समञ्जलमिति यथाश्रुतार्थमाहिणां केषांचिद-मीषामाचार्यतात्पर्यानवबोधनिबन्धनमेवानुपपत्त्यमिधानम् । परे तु संपदादित्वात् क्विणं कृत्वा तस्मात्स्वार्थं अणं विधाय आद इति प्रसाध्य ततो मत्वर्थीयेनिना आदिन-

एतदुक्तं भवति एकस्यैव परमात्मनो वासुदेवस्यापरिच्छिन्न-शक्तोः स्वमायावेशवशात् कार्यकारगाभावोपपत्तिरिति ।

यत्तु न सङ्कर्षणान्मन उत्पद्यते ब्रह्मण् एव उत्पत्तिश्रुतेरिति तद्दिष तस्य विज्ञानादित्वेन परिहृतम् ।

त्रियाया यत्करणां तिक्रियाकर्त्तुनीत्पद्यते, उत यद् यत्र कापि करणां तत् कुतश्चिदपि कर्त्तुनीत्पद्यते ।

तत्राचे कर्ले सिद्धसाधनतया त्रानुमानस्य विप्रतिषेधः, न श्चत्र सङ्क्ष्यात्कर्त्तुरुत्पचमानं मनः स्त्रोत्पादने करणां कर्मत्वात् , नापि स्त्रोत्पत्तौ कर्तृत्वात् ।

त्रपरेऽपि करुपे प्रत्यत्तविष्यः उदकाहरणादौ करण्भूता-नामिष घटादीनां कर्त्तुः कुलालादेरुत्पत्तिदर्शनात् ।

तदिदमाह विप्रतिषेधादिति ।

यद्वा सूत्रद्वयस्यास्य च्याख्यानान्तरमुच्यते ।

विज्ञानादेः प्रमाग्रात्वहेतोर्भावेन युज्यते ॥

पश्चरात्रप्रमाग्रात्वनिषेथोऽतिप्रसङ्गतः ।

तत्रानुवादसंदेहज्ञानानुत्पत्तिलत्त्रगाम् ॥

निरस्तपमपागात्वं विज्ञानयहगादिह ।

वक्त्राशयवशपाप्तमिय्याशंकाऽपनुत्तये ॥

त्रादिशब्देन तन्त्रागापाप्तोक्तत्वं विवित्तितं ।

## तथा हि ।

पदं सियाधियपन्ति । तदिद्रमिष प्रिक्षयागौरवपराहतिमिति नातितृसये विदुषाम् । कि च अच्छब्दस्य संपदादिक्विवनतस्य नित्यस्त्रीत्वे ततोऽणि जाते अणन्तत्वेन क्षेपो-ऽवश्यं मावेन आदी हति स्यादिति ततोऽपि नेष्टसिद्धिसंभावना । यदिषे अदनमाद हति भावे हति सूत्रेण भावे घर्न कृत्वा भावघञन्ताच मत्वर्यीयेनिना आदिन्पद्प्रसाधनं तदिदं घन्योश्रेति पाणिनीयानुशासनविस्मरणनिबन्धनं घनि घस्लादेशविधानात्। यस्सान्नात् कुरुते सदा सहजया बुद्धचा समस्तं जगत् । यः पुंसामभिवाञ्च्छितानि दिशति ध्यानैकसंतर्पितः ॥

यः पुसामाभवाञ्च्छतान ।दशात ध्यानकसतापतः ॥ नित्यावाप्तसमस्तकाम इति यं प्राहुस्रयीपारगाः ।

तस्मिन् विभ्रंमविपलम्भनमुखा दोषा भवेयुः कथम् ॥

उत्पत्त्यसम्भवो यश्च पूर्वसूत्रद्वयोदितः ।

संकर्षगादिमूर्तीनां तत्र प्रतिविधीयते ।।

विप्रतिषेधात् इति पश्चरात्रस्मरणानुमितभगवत्प्रत्यन्तविपतिषे-

धात् तदनुमितश्रुतिविप्रतिषेधाद्वेति ।

यद्वा सूत्राणां न्यायपदर्शनपरत्वात् पश्चरात्रश्रुत्योरसन्तमपि विरोधं क्रत्वाऽत्र चित्यन्ते तथा हि ।

सति वेदविरुद्धत्वे किन्नु मन्वादिवाक्यवत् ।

अप्रमागामिदं शास्त्रं प्रमागां वेति संशये।।

श्रप्रमागां विरुद्धार्थप्रमित्युत्पत्त्यसम्भवात् ।

असम्भवश्च सापेज्ञनिरपेज्ञत्वहेतुकः ॥

याविद्धं सापेत्तं पश्चरात्रस्मरगां न मूलप्रमागाोपस्थापनमुखेन स्वार्थं प्रमातुम्रुपक्रमते तावित्ररपेत्तापौरुषेयागमभुवा प्रत्ययेन तदर्थ-स्यान्यथा परिच्छेदात्तद्विरुद्धायाः प्रमितेरुत्पत्त्यसम्भवात ।

तावद्धि पश्चरात्रस्य मृलश्चत्यवबोधनम् ।

प्रत्यत्तशास्त्रशस्त्रेण यावन्मूलं न लूयते ॥

ननु कथं वेदा वा निरपेत्ता यावता तेपामि भगवदनुभव-सापेत्तमेव प्रमाणत्वं तत्कारणत्वात्, यथैव हि पश्चरात्रसमृतयः तदनुभवसापेत्ताः एवं वेदा अपीति तत्रोच्यते न च कर्त्तुः करणं न कर्त्तुरीत्वरस्य करणं वेदाः क्रियन्त इति करणं, कर्मणि ल्युट्, अपौरुषेया वेदा इति यावत् ।

विज्ञानादिभावे वा तदप्रतिषेथः, न चेदस्ति पश्चरात्रशास्त्र-

मप्रमाग्गिति किन्तर्हि तदप्रतिषेधः प्रित्युत्पत्तेरप्रतिषेधः, विरुद्धार्थमपि विकल्पेन प्रमाग्गित्यर्थः ग्रसम्भवद्भ्रमिवप्र-लम्भगवदनुभवमृलत्वाद्, विज्ञानादिभावे विज्ञानं-विशिष्टं ज्ञानम् ग्रसम्भवत्स्वलनिमिति यावत्, श्रन्येपां हि सर्वधर्मशास्त्रनिवन्द्धग्णां सांसारिकत्त्वेनासार्वद्भयात् ग्रनवाप्तकामत्वाच्च सम्भाव्यमानविविध-विष्ठवं ज्ञानं, भगवतस्तु स्वाभाविकनिरङ्क्षश्रेश्वर्यस्य श्रुतिशतसमिध-गतावितथसहजसमस्तधर्माधर्मादिसाचात्कारं ज्ञानिमिति विज्ञानिम-त्युक्तं, तादृशस्य\*तस्यादिभावे मृलत्वे सति तद्प्रतिषेधः प्रमाग्गमेवेति।

ननु कथं श्रुतिविरुद्धस्य तन्त्रस्य प्रामाग्याभ्युपगमः तत्त्रा-माग्ये हि श्रुत्या सह विकल्पः प्रामोति, विकल्पश्च श्रष्टदोषदुष्टः, स च कचिद्नयत्पपरित्यागकारगाभावादगत्याऽभ्यनुज्ञायते, यथा ब्रीहिभियंजेत यवैर्यजेत इति, न हि तत्रान्यत्रद्पहर्त्तुः शक्यम् उभयोरप्यनपेत्तत्वाविशिष्टत्वात् ।

न चैवमपि पश्चरात्रश्रुत्योर्विकल्पेन भवितन्यम् त्रातुल्यत्वात् , निरपेत्तं हि वैदिकं वचनम् त्रपौरुषेयत्वात् , सापेत्तं च पश्चरात्रवच-निमिति कथमनयोर्विकल्पः ।

श्रूयतां पश्चरात्रशास्त्रस्यापि निरपेत्तत्वादेव ।
कथन्नु पौरुषेयस्य वचसो निरपेत्तता ।
इति चेदिदमाचष्टां पृष्टस्सन्नेव तार्किकः ॥
किमस्य बोधकत्वाय परापेत्ताऽभ्युपेयते ।
किं वा निश्चायकत्त्वाय यथार्थज्ञापनाय वा ॥
पुमर्थत्वाय वा तत्र चतुर्णामण्यसम्भवः ।

अस्मिन्नयं विज्ञानस्यादिभावोविज्ञानादिभाव इति पष्टीतत्युरुषो ज्ञेयः ।

न खलु चक्रवर्न्युपचारेण भगवन्तं समर्चयेदितीदं वचनं श्रूयमाणां बोधकत्वाय किश्चिदपेत्तते श्रन्यत्र न्युत्पत्तिग्रहणात्, न च तावता सापेत्तत्वेन दौर्बेल्यं श्रुताविप दौर्वेल्यप्रसङ्गात् ।

नापि निश्चयजननाय, न हि अर्चयेदित्येतत् अर्चयेम वेति संशायितं प्रत्ययमुत्पादयति च्युत्पत्तिपत्तिपत्तिच्याकोपप्रसङ्गात् ।

नापि यथार्थत्वाय, न ह्युत्पन्नं ज्ञानं स्वकारण्व्यतिरेकेण् यथार्थत्वाय त्रपरमपेत्तते गुण्तः प्रामास्यस्यायुक्तत्वात् त्रानभ्यु-पगमाच ।

न च पुरुषार्थत्वाय परापेद्या शास्त्रशरीरपर्यालोचनादेव तिस्सद्धेः, इह हि यथोक्तसंस्कारवतां शास्त्रश्रवणात् तदर्थज्ञानं ततस्तदर्थपाश्रकालिकानुष्ठानं, ततो निरितशयसंपत्नाप्तिरिति शास्त्रा-देवावगम्यते ।

श्रथोच्येत सत्यिष पश्चरात्रतन्त्राणां स्वतःप्रामाण्ये यावत्तद्कतु-राप्तिनिश्चयपुरस्सरं दोषाभावो नावधार्यते न तावत्त्रामाण्यं निष्पा-द्यत इति तदसत्, न हि दोषाभावज्ञानं प्रामाणयं निष्पादयित निर्दोषज्ञानकारणादेव तदुत्वते:।

न च निर्दोषत्वायाप्तत्वादिगुण् निश्रयः सत्तामात्रेण् तित्सछेः, यथाह वार्त्तिककारः । तदा न व्याप्तियन्ते तु ज्ञायमानतया गुणाः । इति, दोषाभावज्ञानेऽपि गुणानां सत्त्रयोपयोगो दर्शितः, दोषाभावे तु विज्ञेये सत्तायात्रोपकारिणः । इति, न चोत्पन्नमपि प्रमाणं हानो-पादानादिव्यवहारायापरमपेत्तते स्मरणाभिलाषाभ्यामेव तत्सिद्धेः, यथाहुः स्मरणादिभलाषाच व्यवहारः प्रवर्तते इति ।

श्रिप च स्वतः प्राप्तपामाग्यानां वेदानामिष यावत्कर्तृभावनि-श्र्यपुरस्सरं दोषाभावो नावधार्यते न तावत्शामाग्यं प्रतितिष्ठतीति समानं सापेत्तत्वम् । श्रथ योग्यानुपलम्भादेवानायाससिद्धे वक्तृभावे निराश्रयदो-षागामसम्भवादपापाग्यशङ्केव वेदे नास्ति इति चेत् यथाहुः । तत्रापवादनिर्म्गक्तिर्वक्तृभावाछघीयसी । वेदे तेनाप्रपाग्तवं न शङ्काप्रधिगच्छति ।।

इति ।

इन्त तर्हि पश्चरात्रतन्त्रेऽपि सर्वज्ञसर्वेश्वरवक्तृभावादेव अयत्र-सिद्धे दोषाभावे अप्रामाग्यशङ्का नावतरतीति समानश्चर्चः ।

एतदुक्तं भवति उभयोरिष स्वतःप्रामाग्ययोरेकत्र द्रोषाभाव-निश्रयः तदाश्रयपुरुषाभावनिश्रयात्, अन्यत्र तद्विरुद्धगुगावक्तृकत्व-निश्रयादिति ।

यथा श्रौष्ययाभावनिश्रयो नभसि तदाधाराभावनिश्रयाज्जले तु तद्विरुद्धशैत्योपलम्भादिति ।

किञ्च।

सापेच्चनिरपेच्चत्वे न हि वाधस्य कारगाम् । शुक्तौ रजतबोधस्य निरपेच्चस्य वाधकम् ॥ नेदं रजतिवज्ञानं तत्सापेच्चमपीष्यते । सेयं ज्वालेति संविच्चेस्तैलवर्तिविनाशजा ॥ श्रजुमा बाधिका दृष्टा सापेच्चाऽप्यच्चजन्मनः । श्रतो निरवकाशेन सावकाशं निषिध्यते ॥ न चेह सावकाशत्वं भगवच्छास्रवेदयोः । श्रथ श्रुतिविरुद्धस्य तन्त्रभागस्य दुश्शकम् ॥ वासुदेवपग्गितत्वं निश्चेतुमिति मन्यसे । पश्चरात्रविरुद्धस्य वेदभागस्य वा कथम् ॥ श्रवीरुषेयताञ्चानमाविर्भवति वाधितम् । तस्यापि वेदभागत्वाद् तथाभावोऽभ्युपेयते ॥ श्रस्यापि पश्चरात्रत्वातः तत्प्रगातित्विमध्यताम् । कर्तुरस्मरग्रााचत्र यदि चापौरुषेयता ॥ तत्कर्तकत्वस्मत्याऽत्र किन्न स्यात्तत्मग्रीतता । श्रम्ति हास्त्रीक्रमारं सा हदा स्मृतिपरम्परा ।। पञ्चरात्रस्य निर्माता केशवो भगवानिति । तत्प्राणीतत्वविश्वासाद् गजानश्वान् धनं बहु ॥ दित्तगां विविधां दत्त्वा प्रतिष्ठादीनि क्रवेते । साङ्ख्यस्य कपिलो वक्ता पश्चरात्रस्य केशवः ॥ इति स्कन्दपुरागोऽपि पठ्यते भारते तथा । पश्चरात्रस्य कृत्स्नस्य वक्ता नारायणः स्वयम् । इदं महोपनिषदं चतुर्वेदसमन्वितम् । साङ्ख्ययोगकृतान्तेन पश्चरात्रानुशद्धितम् ॥ नारायग्रमुखोद्गीतं नारदोञ्त्रावयनम्भनीन् । ब्रह्मणस्पदने तात ! यथादृष्टं यथाश्रुतम् ॥ एवमादिपुरागोक्तैः सहस्रैन्यायदृंहितैः । वासदेवपग्गीतत्वं पश्चरात्रस्य निव्यथम् ॥ किन्त वेदस्य नित्यत्वे विवदन्ते विपश्चितः । तेन निर्दोषविज्ञानकारगात्वाद् द्वयोरपि ॥ निर्विशङ्कं प्रपाण्यत्वं भगवच्छास्त्रवेदयोः । ततश्र तुल्यशिष्टत्वाद विकल्पेन प्रमाणता ॥ इति मत्वैतदाचष्टे सूत्रकारो महामनाः। विज्ञानादिभावे वा तदमतिषेध इति ।।

नतु च भगवतस्पर्वज्ञत्वेनासंभाव्यमानायामि भ्रान्तौ सर्वश-क्तित्वेन विश्रलक्ष्यमि भवतीति किमिद्मिप शास्त्रं व्यामोद्दयितुम-भिहितम् उत वस्तुतोऽवहितबुद्ध्या निबद्धमित्यन्यतरपद्मावलम्बन- विक्कवमनसां क इव निर्णायोपायः, प्रत्युत वेदिवरोधादेव विष्ठवन-फल्लिप्टियध्यवस्थाम इति ।

तत्रोच्यते विप्रतिषेधात् इति, समस्तश्रुतीतिहासपुराणालोक-विप्रतिषेधाद् यदि विना कारणोन भगवतः सर्वशक्तित्वमात्राद् विष्ठावनशङ्का ।

> हन्तैवं सर्वशक्तित्वान्नरके धार्मिकानपि । पातयेन्नेति सन्देहानिश्चेष्टं जगदापतेत् ॥

श्रिप चायं सर्वशक्तित्वेन विश्लिष्समानः किमतीन्द्रियासत्या-र्थानः वेदानादौ निर्माय स्वनिर्माणस्मरणशक्तिमपि हिरण्यगर्भादेर-पहत्य तत्प्रभृति स्वाध्यायपरम्परामिमां प्रवर्तितवान्न वेति संशयानाः कथं विश्वसिमः । श्रथास्य सत्यपि सर्वशक्तित्वे यावच्छक्ति करणे प्रमाणाभावात् श्रनवस्थानाद् भगवतश्र स्वभावावाप्तकामतया विश्लम्भप्रयोजनविरहाद् वैषम्यनैर्घृण्यादिदोषैर्मात्रयापि चासंस्पृ-ष्टत्वात् सर्वप्राणिजातस्य स्वभावसौहदेन व्यवस्थानाद् विश्लब्धं प्रणीतत्वे च विदुषामद्य यावत् स्वाध्यायाध्ययन-तदर्थानुष्ठानवतां तत्कर्तृदोषविस्मरणानुपपत्तेस्तादृशाशङ्का नास्तीति चेत्तदेतत्सर्वमन्य-त्रापि समानम् ।

तथा हि ।

किमस्यावाप्तकामस्य सर्वज्ञस्य दयानिधेः । त्राल्पसत्त्वेरलब्धार्थैविंग्रलब्धेः प्रयोजनम् ॥ वित्रलब्धुं कृतं तन्त्रं कथं वा प्रमर्षयः । इतस्ततः प्रशंसन्ति तुल्यवच्छ्रतिमूर्छभिः ॥ तथा हि वेदैस्सह निर्विशेषं वाराह-रामायग्ग-भारतादौ । त्रामुख्य तन्त्रस्य रहस्यभावं व\*दन्ति सन्तस्तिममं वदामः ॥

<sup>#</sup> पठन्तीति द्वविड्पाठः ।

वेदेन पश्चरात्रेगा भन्त्या यज्ञेन च द्विज ? । प्राप्योऽहं नान्यथा प्राप्यो वर्षलच्चशतैरिप ॥ पश्चरात्रं सहस्राणां यदि कश्चिद् ग्रहीष्यति । कर्मत्त्रये च मदुभक्तो यदि कश्चिद् भविष्यति ॥ तस्य वेदाः पश्चरात्रं नित्यं हृदि वश्सिष्यति । यदिदं पश्चरात्रम्मे शास्त्रं परमदुर्लभम् ॥ तदु भवान् वेत्स्यते सर्वं मत्प्रसादादसंशयम् । पुरागों श्रेव वेदेश पश्चरात्रेस्तर्थेव च ॥ ध्यायन्ति योगिनो नित्यं क्रतुभिश्च यजन्ति तम् । एवमेकं साङ्ख्ययोगं वेदारस्यकमेव च । परस्पराङ्गान्येतानि पश्चरात्रश्च सत्तम १ ॥ वेदेन पश्चरात्रेण यः पश्यति स पश्यति । इदम्महोपनिषदं चतुर्वेदसमन्वितम् ॥ वचसामेवपादीनापानन्त्यादुपरम्यते । इत्थंभूतस्य तन्त्रस्य विप्नवं यदि शङ्क्से ॥ सर्वत्र स्यादनाश्वास इत्येतदुपदिश्यते । विप्रतिषेधात् । इति,

### एवश्र ।

विरोधेऽपि विकल्पः स्याद् भगवच्छास्रवेदयोः । विरोध एव नास्तीति प्रागेव प्रत्यपादयम् ॥

नन्वत्र भवतां भाष्य काराणां विरुद्धांशाप्रामाग्याभिधानं कथिमव, यद्यपि विरोधः कृत्वा चिन्तया परिहृतस्तदपि गम्भीरन्या-

वत्स्यतीति प्राप्ते वसिष्यतीत्यार्षम् ।

<sup>†</sup> भाष्यकारपदेनेह द्रमिडाचायो, भिधित्सितः । श्रीभाष्यकाराः श्री६रामा-तुजाचार्यास्तु, श्री६यासुनसुनीनां शिष्यशिष्या इति श्रीभाष्यस्य श्री६यासुनसुन्यु-त्तरकालप्रणीतत्वेन तदिह भाष्यं न विवक्षितुं शक्यम् ।

यसागरमवगाद्यमपिखृढानां कोमलमनसां वेदानादरो माभूदित्ये-वम्परम्, यथैव हि भगवतो जैमिनेः कर्मफलोपन्यासः कर्मश्रद्धा-संवर्द्धनायेति ।

> वेदबाह्यग्रहीतन्वादप्रामाग्यमवादि यत् । एतद्वाह्यग्रहीतत्वाद् वेदानां वा क्रतो न तत् ॥

ऋपि च।

किं चेदं वेदवाह्यत्वं का वा स्यात्तद्गृहीतता । किमङ्ग वेदादन्यत्वं वेदवाह्यत्वमुच्यते ॥ तन्निषिद्धार्थकारित्वमाहो तद्देषशीलता ।

तथा ।

ग्रहोतत्वमधीतत्वं ज्ञातत्वं वा विचार्यताम् । क्रियमागार्थिता वा स्याद्धेतुः सर्वत्र दुष्यति ॥

तत्र तावद्।

यदि वेदाद्विभिन्नत्वं बाह्यत्वं साऽप्यधीतता । वेदादन्येस्त्रिभिर्वणौरधीतं वैदिकं वचः । प्रमाण्णधित्यनेकानत्यं हेतोस्तत्र प्रस्ठयते ।। ज्ञातत्वेऽपि गृहीतत्वे दोषादस्मान्न सुच्यसे । पूर्वोक्तं वेदबाह्यत्वं क्रियमाणार्थता यदि ।। गृहीतताऽपि वेदैः स्यात्त्रथैव व्यभिचारिता । प्रतिषिद्धार्थकर्तृत्वे वेदबाह्यत्वलक्त्रणो ।। व्यभिचारस्त्रयीवाक्यैः प्रायश्चित्तविधायकैः ।

प्रायश्चित्तविधायकानि वाक्यानि क्ष्माग्रङ्केहुयात् इत्यादीनि प्रतिषिद्धकारिभिरधीतग्रहीतानुष्ठीयमानार्थान्येव प्रमागानीति तादृश-वेदवाश्चग्रहीतत्वमनैकान्तिकम् ।

नापि वेदद्वेषिजनपरिग्रहीतत्वादप्रामाग्यं पश्चरात्रतन्त्रागाां,

हेतोरसिद्धत्वात्, ग्रापि च न वेदद्वेषिजनपरिग्रहः प्रामाएयं प्रतिहन्ति, यदि हि प्रतिहन्यान्निर्गलस्तिर्हं नास्तिकानां पन्थाः, ते हि वेदप्रा-मारायप्रोत्सादनाय प्रयस्यन्तः ।

> कथि द्विदवाक्यानि गृहोत्त्वा विष्ठलम्भनात् । श्रमायासेन मिथ्यार्थान् वेदान् कुर्युर्दिगम्बराः ॥

त्रथ तत्रानिधकारिणामध्येतृणाभेव न चाभिव्याहरेद् ब्रह्म स्वधानिनयाहते । इत्यादिवचनपर्यालोचनया दोषो न निर्दोषवेद-वाक्यानामिति चेत् तत्मस्तुततन्त्रेष्वप्यनिधकारिश्रोतृजनानामेष दोषः, न निर्दोषतन्त्राणामिति सर्व समानमन्यत्राभिनिवेशाद् । ब्रथ मतं वेदवाह्यत्वं नाम वैदिककर्मानिधकारित्वं तदनिवकारिभिर्वेदवा-हौर्महोतत्वात् चैत्यवन्दनवाक्यवत् ब्रथमाण्मिति तत्रापि किमित्वल-वैदिककर्मानिधकारिजनपरिग्रहीतत्वं हेतुः, उत कतिपयवैदिककर्मानिधकारिग्रहीतत्वं हेतुः, उत कतिपयवैदिककर्मानिधकारिग्रहीतत्वमिति विविच्य व्याच्छाम् ।

न तावदिश्रमः कल्पः कल्पते हेत्वसिद्धितः । न हि सोऽस्ति मनुष्येषु यः श्रौते कापि कर्मणि ।। नाधिकुर्यादिहंसादौ नृमात्रस्याधिकारतः ।

श्रन्यथा हि ब्राह्मण्हनन=तद्धनापहरण्—वर्णाङ्गनासंगंप— वेदाध्ययनादि कुर्वाणाश्रगडालादयो न दुष्येयुः। तदनधिकारि-त्वाद्, यस्य हि यन्न कर्त्तव्यं तस्य हि तत्करण् प्रत्यवायाय, श्रतः सर्वेषामीदृश्यवेदिककर्मण् श्रिथकारो विद्यत एवेत्यसिद्धो हेतुः, साधनविकलश्र दृष्टान्तः।

नापि कतिपयवैदिककर्मानिधकारिभिर्ग्यहीतत्वादमामाग्यं सम-स्तवेदवाक्यानाममामाग्यमसङ्गात्, अस्ति हि सर्वेषां कतिपयवैदिक-कर्मानिधकारः, ब्राह्मण्स्येव राजसूये, राजन्यस्येव सोमपाने, अतो व्यवस्थितवर्णाधिकारिग्रहीतवेदवचनैरनैकान्तिको हेतः. अप्रयोजकश्च। चैत्यवन्दनतः स्वर्गो भवतीतीदृशी मतिः। न तत्परिग्रहान्मिथ्या किन्तु कारगादोषतः॥

उक्तश्र वैदिकसमस्तास्तिकप्रवरभृगु-भरद्वाज-द्वैपायनप्रभृति-महर्षिजनपरिग्रहः, अग्रत्वेऽपि हि पश्चरात्रतन्त्रविहितमार्गेण शासा-दकरण्ण-प्रतिमाप्रतिष्ठापन-प्रणाम-प्रदक्तिणोत्सवादीनि प्रत्यक्तश्चु-तिविहिताग्निहोत्रादिवत् श्रेयस्करतरबुद्ध्याऽनुतिष्ठतः शिष्ठान् पश्योमः, न चैतदाचरणं निर्म्मूलिमिति युक्तं सन्ध्यावन्दनाष्टकाचर-णादेरपि निर्मूलत्वप्रसङ्गात्, उक्तं च शिष्टाचारस्य प्रामाग्यम् अपि वा कारणायहणे प्रयुक्तानि प्रतीयेरिन्नति ।

त्रथ भागवतजनपरिगृहीतत्वादिति हेतुः, हन्त तर्हि तत्परिगृही-तत्वाद् वाजसनेयकैकायनशाखावचसां प्रत्यचादीनां चाप्रापा-ग्यप्रसङ्गः।

श्रथ तैरेव परिगृहीतत्वादिति हेतुः तदसाधारगानैकान्तिकम्, श्रसिद्धश्च ।

किमिति वा तत्परिग्रहादप्रामाग्यम् अत्रैवर्णिकत्वादिति चेत् किं भोः त्रैवर्णिकेतरसवर्णिरथकारिनपादादिपरिग्रहीतानुष्ठीयमानार्था-नामाथर्वगावचसां रथकार आद्धीत एतया निषादस्थपित याजयेत् इत्यादिवचसां प्रामाग्यं नास्ति ।

त्रम्तुवा ऽत्रैर्वाण्किषियहोऽपामाग्यहेतुः, एतेषां तु भृगच्छा-स्त्रानुगामिनां भागवतानामुत्कृष्टब्राहाग्यं सर्वप्रमाणसमवगतिमिति तत्परिग्रहः प्रामाग्यमेव द्रहयति । त्राह केन पुनः प्रमागोनैषां ब्राह्मग्यमवगतं, केन वाऽन्येषाम् ।

ननु चत्तुर्विस्फारण्समनन्तरं शिखा-यज्ञोपवीत-पालाशद-

ग्ड-मौझीयुजो द्विजकुमारकान् पश्यन्तो ब्राह्मणा इत्यवगच्छन्ति इह वा किमहरहरधीयमानवाजसनेयकैकायनशाखान् विलसदुपवी-तोत्तरीयशिखाशालिनोऽध्यापयतो याजयतः प्रतिगृह्णतो विदुषः पश्यन्तो ब्राह्मणा इति नावयन्ति ।

श्रथ याजन-प्रवचन-पालाशदराहादीनां दुष्टशूदादिषु व्यभि-चारसंभवाद् ब्राह्मस्यसिद्धवत्कारेस् प्रवृत्तेश्च न तेभ्यो ब्राह्मस्य-निर्सायः, तद्धागवतेतरविषासामपि समानम् ।

त्रथ सत्यि तेषां कचिद्व्यभिचारे तत्सामान्यादन्यत्र व्यभि-चारशङ्कायां शुक्तौ रजतिथयो व्यभिचारात् रजते रजतिथयां व्यभि-चारशङ्कावत् प्रत्यज्ञविरोधात् अनवस्थानाच अनुपलभ्यमानव्यभि-चारोदाहरगोषु तथात्वनिश्रयस्तदन्यत्रापि समानम् ।

त्रथ मतम् अन्येषां ब्राह्मग्यं तदसाधारणगोत्रस्मरणादिति, तद् भागवतानामपि समानम्, स्मरन्ति हि भागवताः । वयं भार-द्वाजाः वयं काश्यपाः वयं गौतमाः वयमोपगवा इति ।

न चेदं गोत्रस्मरणां निर्मृतं साम\*यिकं वा सर्वगोत्रस्मरणानां तथाभावप्रसङ्गात् ।

> संभाव्यमानदोषत्वाद् वंशानां यदि संशयः । तद्ब्राह्मग्रये ततो लोकं सर्वे व्याकुलयेदयम् ।।

तथा हि।

जननीजारसन्देहजातश्रगडालसंशय: । निर्विशङ्कः कथं वेदमधीषे साधु सत्तम ? ॥

तेन भागवतानामविच्छिचपरम्पराप्राप्तविचित्रगोत्रस्मरगापर्यव-

अधिनकम् ।

स्थापितं ब्राह्मस्यमनपोदितमास्ते इति न भागवतानामन्येषाश्च ब्राह्मस्ये कश्चिद्विशेषः ।

यदि परं ते परमपुरुषमेवाश्रिता एकान्तिनः, श्रन्ये चुद्रदैव-तिका स्साधारणा इति, किं पुनरेतेषां ब्राह्मण्ये प्रमाणमभिहितं यदेवान्येषां, केन वा तेषां ब्राह्मण्यमवगतम् किन्न एतेन, यदि च कौतूहलम् ।

> श्रूयताम्रभयत्रापि ब्राह्मग्यस्यावधारकम् । प्रत्यत्तं वा ऽनुमानं वा यद्वाऽर्थापत्तिरेव वा ॥

नतु कथं मत्यत्तं ब्राह्मस्यमवगमयति, न हि प्रथमात्तसिषा-तसमनन्तरमदृष्टपूर्वेविष-ज्ञत्रसमानवयोवेषपिस्डद्वयसिव्धावजगजम-हिषादिविशेषवदयं ब्राह्मसु: अयं ज्ञतिय इति विभागेन प्रतिपद्यामहे।

न च तित्पत्रादिब्राह्मस्यस्मरणसापेत्तमत्तमेव सिन्नहितन्यक्ति-वर्ति ब्राह्मस्यमवगमयतीति साम्प्रतं, तत्स्मरस्यैव पूर्वानुभवविरहेण वन्ध्यासुतस्मरणवदनुपपत्ते: ।

न चानुमानात्तत्पतिबद्धतिङ्गादर्शनात् ।

न च शम दम तपश्शौचादयो ब्राह्मग्ये लिङ्गं, तेषां ब्राह्मग्रोन सता संपाद्यत्वाद् व्यभिचाराच ।

न चार्थापत्या ब्राह्मस्यनिर्सायः, श्रनुपपत्त्यभावात्, न च वसन्ते ब्राह्मसो।ऽग्नीनाद्धीत इत्यादिवाक्यार्थानुपपत्या ब्राह्मस्य-निर्सायः, ब्राह्मस्यादिपदार्थावगमपूर्वकत्वात् तद्वाक्यार्थावगमस्य, नायं देाषः, न हि पथमान्तसंपयोगसमय एव भासमानं प्रत्यन्तं

अतांस्तु भगवानेव तेऽिप मामेव कौन्तेय यजन्त्यविधिपूर्वकिमिति विनिनिन्द ।
 † न केवलं अमेव ब्राह्मण्यनिरूपणभार आवयारुभयोरेव तस्य निरूपणीयत्वेन

समत्वादिति भावः ।

नान्यदित्यस्ति नियमः, यदेवेन्द्रियन्यापारानुष्ट्यौ सत्यामपरोत्तम-वभासते तत्प्रत्यत्तं तथा च ब्राह्मस्यिमिति तदिप प्रत्यत्तं, प्रतीमा हि वयम्रुन्मीलितलोचनाः तत्सन्तितिविशेषानुसंधानसमनन्तरं वासिष्ठ— काश्यपीय-शटमर्षेणप्रभृतिविचित्रगात्रकुलशालिषु समाचारशुचिषु विलसदुपवीतात्तरीयशिखामौद्धीबन्धेषु स्फुटतरमनुसंद्धद् ब्राह्म-स्यम्।

न चैतदलौकिकं यत्सन्तितिशेषानुसंधानसापेक्तपक्तं ब्राह्मण्यं प्राह्यतीति, सर्वत्र देशकालसंस्थानादितिकर्तव्यतानुगृहीतमे न्द्रियं स्वगाचरपरिच्छेदोत्पादे कारणम्भवति करणमात्रस्यायं स्वभावो यदितिकर्तव्यतापेक्तणम् ।

#### यथाह ।

न हि तत्करणं लेकि वेदे वा किञ्चिदीदशम् । इतिकर्तव्यतासाध्ये यस्य नानुग्रहेऽथिता ।। इति, ततश्च सन्तित्स्पृत्यानुगृहीतेन चन्नुषा । विज्ञायमानं ब्राह्मण्यं पत्यच्तत्वं न मुञ्चित ।। तथा च दृश्यते नाना सहकारिव्यपेच्चया । चन्नुषे।जातिविज्ञानकरण्यत्वं यथादितम् ।। सुवर्णं व्यव्यते रूपात् ताम्रत्वादेरसंशयम् । तैलाद् घृतं विलीनञ्च गन्धेन तु रसेन वा ।। भस्मप्रच्छादिता वन्हिः स्पर्शनेने।पलभ्यते । श्रश्वत्वादौ च दृरस्थे निश्चयो जायते ध्वनेः ।। संस्थानेन घटत्वादि ब्राह्मण्त्वादियोनितः । कचिदाचारतश्चापि सम्यग्नाज्यानुपालितात् ।। यत्समानवयोवेषिष्ण्डद्वयिनलोकने ।
तत्त्वणाद्त्ततो भेदो नावभातीति भाषितम् ।।
नैतावता विभागस्य प्रत्यन्तत्वं निवर्तते ।
सादृश्यदोषात्तत्र स्याद् विभागस्यानवग्रहः ।।
समानरूपसंस्थानशुक्तिका—कलधौतयोः ।
विवेकः सहसा नाभादिति कालान्तरेऽपि विहम् ॥
प्रत्यन्तो न भवेदेवं विश्वत्रविशां भिदा ।

यद्वा संतितिविशेषमभवत्वमेव ब्राह्मस्यं, तचान्वः यव्यतिरेकाभ्यां यथालोकं कार्यान्तरबद्वगन्तव्यमेव, के पुनः सन्ति विशेषा येषु ब्राह्मस्याशब्दं प्रयुद्धते हृद्धाः केषु वा श्युद्धते,।

उक्तं गोत्रार्षेयादिसमृतिमित्स्वत्यनेकशः ।
श्रास्तामप्रस्तुता चिन्ता प्राची प्रस्त्यते कथा ॥
सिद्धं गोत्रादियुक्तत्वाद् विष्रा भागवता इति ।
वैश्यत्रात्यान्वये जन्म यदेषाभ्रुपविभित्तस् ॥
पश्चमस्सात्वतो नाम विष्णोशायतनानि सः ।
पूजयेदाज्ञया राज्ञः स तु भागवतः समृतः ॥
वैश्याचु जायते त्रात्यादिति वाक्यद्वयेचाणात् ।
श्रत्र त्रूमः किमेताभ्यां वचनाभ्यां प्रतीयते ॥
श्रिमिधानान्वयो वा स्यानियमो वाऽभिधीयताम् ।

न तावत् सान्वत-भागवत-शब्दौ वैश्यत्रात्याभिधायकावेवेति नियन्तुं शक्यौ अपतीतेः, अतिप्रसङ्गाच, न हि पश्चमः सात्वत इत्यत्र सात्वत-भागवत-शब्दयोर्श्यान्तराभिधानपतिषेधः प्रतीयते श्रुतहान्यश्रुतकल्पनापसङ्गात् इह हि त्रात्यवैश्यान्वयजन्मा यः पश्चमः सान्वत इति तस्य सान्वतसंज्ञान्वयोऽवगम्यते पश्चम शब्दस्य प्रथम-निर्दिष्टत्वेनोहेश\*कत्वात् ।

न च पश्चमस्य सात्वतत्वे सात्वतेनापि वैश्यत्रात्यपश्चमेन भवितन्यं, न हि उद्दिश्यमानस्याग्निमस्वे उपादीयमानस्याग्ने धूमव- स्वेन भवितन्यम् अतो नेदृशस्मृतिपर्यालोचनया सात्वत—भागवत— शब्दितानां प्रात्यत्वनिश्चयः।

र्याद पुनरनयोर्जात्यन्तरेऽपि प्रयोगो दृष्ट इति एतावता तच्छ-ब्दाभिधेयतया भगवच्छास्त्रानुगामिनामपि विषाणां तज्जातोयत्विन-श्रयः, ततस्त त्रैव सहपठिताचार्यशब्दस्यापि निकृष्टवात्यापत्ये प्रयोगदर्शनात् साङ्गसरहस्यवेददातुर्द्विजपरस्यापि वात्यत्वं स्यात्।

श्रथ तस्य श्रात्यवाचकाचार्य-शब्दाभिधेयत्वेऽि प्रमाणाःत-रेणाप्लुतब्राह्मण्यनिश्चयात् श्राचार्य-शब्दस्य श्राचिनोत्यस्य बुद्धिम् इत्यादिगुणयोगेनापि वृत्तिसंभवान्न त्रात्यत्वशङ्का तदत्रापि जात्य-न्तरवाचकसात्वत-भागवत—शब्दाभिधेयत्वेऽिष भगवच्छास्नानुगा-विनाममीपामतिस्पष्टविशिष्टगोत्रार्षेयादिस्मरणद्दवावगतत्वाद् ब्राह्म-ग्यस्य सात्वत—भागवत—शब्दयोश्च सन्ववति भगवति भक्तियोगेनैव वृत्तिसम्भवान्न त्रात्यत्वशङ्कावतारः, एतदुक्तं भवति ।

> न चैकशब्दवाच्यत्वादेकजातीयता भवेत् । मा भूदाचार्यशब्दत्वाद् ब्राह्मग्रस्य निकृष्टता ।। तथा च हरि-शब्दस्य दृष्टा मग्रङ्कवाचिता । इति तच्छब्दवाच्यत्वात् सिंहो मग्रङ्क एव किम् ।। तथा गो-शब्दवाच्यत्वाच्छब्दश्चापि विषागावान् ।

<sup>#</sup> उद्देश्यसमर्थकत्वादित्यर्थः ।

#### ततश्च ।

सुधन्वाचार्य इत्याद्या यथाऽर्थान्तरवाचकाः । व्रात्यान्वये प्रयुज्यन्ते तथैवैतौ भविष्यतः ॥

यदुक्तं योगरू दिशक्तिद्वयोपनिपाते सात्वत-भागवत=शब्दयो-रूदिशक्तिरेवाश्रयितुम्चवितेति ।

तदयुक्तं ऋृप्तावयवशक्तयैवाभिधानोपपत्तो सत्यामऋृप्ताखग्रडश-क्तिकल्पनाऽनुपपत्ते: ।

योऽपि हि सात्वत-भागवत-शब्दयोवेंश्यत्रात्यान्त्रयजन्मिन रूढिशक्तिमभ्युपगच्छिति अभ्युपगच्छित्येव असावन्यत्र सत्ववद्धगव-च्छब्दयोः प्रकृतिभूतयोस्तद्धत्पन्नस्य च तद्धितप्रत्ययस्यार्थान्तराभि-धानसामर्थ्यं सान्वतं विधिमास्थाय, जन्मान्तरकृतैः पुण्यैनेरो भागवतो भवैदित्यादो तदिहापि तद्योगेनेव वात्यान्वयजन्मिन वृत्ति-सम्भवेन शक्त्यन्तरकल्पनायां प्रमाणं क्रमते, संभवति चैतेषाप्रपि साद्माद्भगवदाराधनाभावेऽपि वासुदेवस्यायतनशोधन-विलिनिही-रण्-प्रतिमासंरत्मणादिक्रियायोगेनेव सात्त्वत-भागवत-शब्दाभि-धेयत्वं, तस्येदम् इति संबन्धमात्रेऽपि चाण्पत्ययस्मरणात्, उक्तश्य वैश्यत्रात्यान्वयजन्मनोऽपि भगवदायतनादिशोधनादिक्रियायोगः, सात्वतानाश्च देवायतनशोधनं नैवेद्यभोजनं प्रतिमासंरत्मण्य इति, तथा विष्णोरायतनानि संपूजयेदिति ।

एतेन इदमण्यपास्तं यदेषामिष द्वित्तसाम्याद् त्रात्यत्वमिति श्रन्यदेव हि देवायतनशोधनवितिर्हरण्यपितमासंरक्षणादिकम् । श्रन्ये चाभिगमनोपादानेज्या—स्वाध्याययोगा भागवतिरहरहरजुष्टीय-मानाः क्रियाकलापा इति ज्योतिष्टोमादाविव तथैव ज्योतिष्टोमे ग्रहचमसजुद्वादिपात्रकरण्यत्वणादिषु तद्य्णो ज्यापारः, श्रुत्वि-जस्तु विशिष्टमन्त्रोचारण्यदेवताभिध्यानाऽभिष्टवप्रभृतिषु । न च तावता तेषां तच्छाञ्चैकजातित्वसंशयः, एविपहापि भगवच्छास्रसिद्धपाञ्चकालिकानुष्ठातृशामन्येषामायतनशोधनादि कु-र्वतां प्रासादपालकावरनास्त्रामन्त्यानां चेति ।

यत्पुनकक्तं सात्वत-भागवत-शब्दयोर्थेागिकत्वे स्थकार श्राद-थीत इत्यत्रापि स्थकार-शब्दस्य स्थकरण्योगेन त्रैर्वाण्कृत्वप्रसङ्ग् इति तदनुषपणं, युक्तं हि तत्राधानोत्पत्तिवाक्यावगतवसन्तादिका-लवाधमसङ्गात्, सौधन्यना ऋभवः स्रचस्रस इति मन्त्रवण्णीवगत-जात्यन्तरवृत्तिवाधनसङ्गाच ।

माहिष्येगा करिग्यां तु स्थकार: प्रजायते ।

इति स्मृत्यवगतजात्यन्तरत्वेऽपि त्तित्रयवैश्यानुलोमोत्पन्नो रथकारस्तस्येज्याधानोपनयनिक्रयाश्चाप्रतिषिद्धा इति शङ्खवच-नाद् विद्यासाध्येऽपि कर्मणि श्राधिकाराविरोधात्, त्रैवर्णिकानाश्च शिल्पोपजीवित्वस्य प्रतिषिद्धत्वेन तेषु रथकारशब्दस्यानुचितत्वाच जात्यन्तरद्याचित्वाध्यवसानं, न चेह तथा विरोधोऽस्ति ।

अपि च।

ङ्क्षावयदशक्तयैव लब्धे स्वार्थाववोधने । नष्टावयवमानत्वं प्रत्याचष्ट च सूत्रकृत् ॥

मोत्तर्गाप्यर्थसंयोगात् इति ।

तत्व सत्वाद्भगवान् भज्यते यैः परः प्रमान् ।

ते सात्वता भागवता इत्युच्यन्ते द्विजोत्तमाः ॥

स्षृत्यन्तराणि च भागवतानामुत्कृष्टब्राह्मग्यप्रतिपादकानीति परस्तात् प्रदर्शियिष्यन्ते ।

यथैव हि समाने ब्राह्मण्ये यज्ञृष्ट्वे च केचिदेव ब्राह्मण्यः कानिचिदेव यज्ञृषि परित्राजकिनगदशब्दाध्यामधीयन्ते तिष्ठन्तु ब्राह्मण्यः परित्राजका ब्रानीयन्तां, यज्ञूषि वर्त्तन्ते न निगदाः, निगदा वर्त्तन्ते न यज्नूषि इति च तथेहापि भविष्यति, निगदाश्रतुर्थ-म्मन्त्रजातं यज्नूषि वा तद्रुपत्त्वात् इति न्यायाभिधानात् ।

हत्त्यर्थं देवतापू जानेवेद्यशाशनादिभिः ।
दौर्त्राह्मण्यं यद्प्युक्तं तत्र प्रतिविधीयते ।।
न हि भागवतेस्सर्वेर्ट्टक्तयेऽभ्यर्चितो हरिः ।
हष्टा हि वहवस्स्वार्धं पूजयन्ते।ऽि सात्वताः ।।
केचिद्यदि परं सन्तः सान्वता रुक्तिकर्शिताः ।
याजयन्ति महाभागे वेंप्णावेर्ट्टक्तिकर्गणात् ।।
न तावतेषां ब्राह्मण्यं शक्यं नास्तीति भाषितुम् ।
न सक्वाध्वयंवं कुर्वत्र ज्योतिष्टोमे पतिष्यति ।।
यदि न प्रतिगृह्णीयुः पूजेव विफला भवेत् ।
पूजासाद्गुण्यसिद्धचर्थमतस्ते प्रतिगृह्णते ।।
श्राचनान्ते हिरण्यश्च तस्मे देयं स्वशक्तितः ।
श्राम्यथा पूजकस्यैव तत्र १ जाफलं भवेत् ।।
हन्त्यस्यदिक्तणो यज्ञ इत्यादिस्मृतिदर्शनात् ।
यदार्त्विज्यं कृतं कर्मे तदेव हि निपिध्यते ।
स्वार्त्विज्यं कृतं कर्मे तदेव हि निपिध्यते ।

तद्यथा यदाशंसमानमार्त्विज्यं कारयन्ति उत वा मे दद्यात् उत वा मा द्यगीत इति तद्ध तत्परागेव यथा जग्धं न हैवं त्यज्य-मानं भ्रुनक्ति । इति,

श्रद्धापृतद्त्तिगादानं तूभयोरिष श्रेयस्करमेव । योऽर्चितं प्रतिगृह्णाति दद्यादर्चितमेव च ॥

### आगमपामाग्यम् ।

ता उभौ गच्छतः स्वर्गमित्यादिसमृतिदर्शनात् । यदिष वृत्त्यर्थे देवपूजनाद् देवकोशोपजीवित्वाच देवलकत्त्व-प्राप्तिरिति तदिष देवतान्तरवृत्त्यर्थाराधन-तत्कोशोपजीवनविषयमिति द्रष्ट्व्यम् ।

तथा च भगवान व्यास: ।

भवेदेवलको यो वै रुद्रकाद्युपर्जावकः । इति, अपि भवति शागिडल्यवचनम् । वृत्त्पर्थं याजिनस्सर्वे दीत्ताहोनाश्च केवलम् । कर्मदेवलका एते स्मृता ह्यत्र पुरा मुने ॥ तांश्च संवत्सरादृर्ध्वं न स्पृशेत्र च संविशेत् ।

#### तथा ।

कल्पदेवलकाः केचित् कर्पदेवलका अपि।

अथ त्रिवर्षादृध्विमयोग्या देवकर्माण् ।।

ये कल्पोक्तं प्रकुर्वन्ति दोन्ताहीना द्विजातयः।

गृस्यर्थं वा यशोऽर्थं वा कल्पदेवलकास्तु ते ।।

गृस्त्रं कृत्वा तु विषेण् दीन्तितेन विधानतः।

अन्येन यृजयेहेवमशक्तः स्वयमर्चने ।।

यजनं मुख्यमेवैतद् गौण्मेवान्यथा भवेत् ।

अन्यथा इति—अदीन्तितेनत्यर्थः, तदेव स्पष्टयति

अदीन्तितेन विषेण् येनकेन विधानतः।

गृस्त्रं कर्ष तज्जधन्यमुदाहृतम् ।।

इत्यादिस्मृतिशतपर्यालोचनात् पश्चरात्रसिद्धदीचासंस्कारवि-रहितानां ब्राह्मणानां देवकोशोपजीवनट्टस्यर्थपूजनादिकम्रुपब्राह्मण्- त्वदेवलकत्वावहमिति निश्चीयते, यत्पुनः शिष्टविगर्हितनिर्माल्यनि-वैद्योपयोगाद् भागवतानामशिष्टत्वमिति ।

तत्र ब्रूमः किमिदं निर्माच्यं निवेद्यं चाभिष्ठतं श्रोत्रियस्य ।
पुष्पौदनादिमात्रं चेत् सर्वलोकाविरुद्धता ।
पुष्पौदनपरित्यागं न हि लोकोऽनुमन्यते ।।
विशिष्टपतिषेथोऽपि न युक्तस्तदसिद्धितः ।

न हानिस्वितिविशेषणा विशिष्टबुद्धिराविरस्ति, न चेह विशेषणां निर्व्यायतुं शक्यते, किषिति न शक्यते यावता देवोहेशेन परित्यागो विशेषणां, किषिदानीं पश्चरात्रशास्त्रपि प्रमाणमङ्गीकृतं भवता येन पश्चरात्रतन्त्रविहितमन्त्रप्रतिष्ठापितप्रतिमासु देवतामभ्युपेत्य तदुहेशेन त्यागो विशेषणामभिलष्यते, कथं हि तत्प्रामाणयानभ्युपग्मे तत्प्रतिपाद्यमानाया देवतात्वं, कथन्तराश्च तदुहेशेन त्यक्तस्य निर्माल्यनिवेद्यभावः, न हि काचिज्जात्या देवता नामास्ति, येव हि हवि.प्रतियोगितया प्रमाणभूताच्छ्ञव्दाद्वगम्यते सा तत्र देवता इति हि वः सिद्धान्तः ।

त्रथ पश्चरात्रिकेदेंवतोहेशेन परित्यक्तत्वाभ्युपगमान्निर्माल्यनिवे-द्यभावः, इन्त तर्हि, तैरेव परमपावनतयाऽपि निर्माल्यनिवेद्योपयोग-स्याङ्गीकृतत्वात् तद्ददेव पावनत्वमङ्गीक्रियताम् ।

त्रथापावनमेव तैः पावनबुद्धचा परिगृहीतिमिति न तत्राशस्त्य-मङ्गीक्रियते, हन्त तर्बदेवतैव देवताबुद्धचारोपेश तैः परिगृहीतेति न तदुद्देशेन त्यक्तस्य निर्माल्यनिवेद्यभावोऽङ्गीक्रियताम्।

एतदुक्तं भवति पुष्पौदनादिस्वरूपमात्रत्यागस्यानिष्टत्वात् स्वदर्शनानुसारेण च विशेषणासंभवात् परदर्शनानुसारेण विशेष- गानिरूपगो तस्यैव परमपावनत्वापातात तत्र शामागयमभ्युपगच्छ-द्धिरन्यैथ निर्माल्यनिवैद्योपयोगोऽवश्याङ्गीकरगाीय इति ।

त्राह कथं पुनस्तत्र प्रामास्यमङ्गीकुर्वता

निर्माल्यं निवेद्यञ्च न परिहरणीयम् ।

निषिध्यते हि तन्त्रेषु निर्भाल्यप्राशनादिकम् ।

यथा सनत्कुमारीयसंहितायामुदीरितम् ।

निवेदितं तु यद्धव्यं पुष्पं फलमथापि वा।

तिन्नर्भारयमिति प्रोक्तं तत्पयत्नेन वर्जयेत् ॥

तथा प्रदेशान्तरे।

निर्माल्यं भक्तियत्वेवधुच्छिष्टमगुरोरि ।

मासं पयोत्रतो भूत्वा जपन्नष्टात्तरं सदा।।

ब्रह्मकूर्चे ततः पीत्वा पूर्ता भवति मानवः।

इति, तथेन्द्ररात्रे । न चोपजीवेदेवेशं न निर्माल्यानि भन्नयेत ।

तथा ।

न चोपयोक्ष्मयोग्यानि निर्माल्यानि कदाचन ।

इति, तथा संहितान्तरे ।

निर्माल्यानि न चारनीयात्र जिल्लेख च लङ्घयेत् । इति, तदेवपनेकसंहितासमधिगतनिषेधस्य निर्माल्योपभोगस्य कथमिव पावनत्वाङ्गीकारः, ।

<sup>\*</sup> न चोपभोगयोग्यानीति पा.।

```
ब्राहा देवग्रहिश्य त्यक्तस्यापि च वस्तुन: ।
         नाडिकादशकादर्वागुपयोगो न निन्धते ॥
         तथेन्द्ररात्र एव ।
         दशनाड्यधिकं पूरं स्थापयेत्तु विचत्त्रायाः ।
         कालयोगस्सम्रुद्दिष्टो रात्रावहनि चैव हि ॥
         कालयोगातिरिक्तं त निर्मालयं परिचद्यते ।
         ततस्तद्पम चैवायौ चिपेद्रूमौ खनेचु वा ॥
     इति ।
         उच्यते नात्र निर्माख्यप्राशनादि प्रशस्यते ।
         किन्त पुरगापुजायां विनिधक्तस्य वस्तुनः ॥
         नाडिकादशके पूर्णे पथात्यागो विधीयते ।
     सामान्येन निवेदितस्य पुष्पौदनादेः कृतकार्यतया निर्माल्यत्वे-
नापनये प्राप्ते नाडिकादशपुरगां पूजाङ्गतया स्थापनं विधीयते दशना-
ड्यधिकं प्रशंस्थापयेदिति ।
         ततश्च तन्त्रसिद्धान्तपर्यालोचनयापि वः ।
         हरिद्राचूर्या-नैवेद्य-पादाम्बुस्पर्शनादिकम् ॥
         न सिध्येत तन्त्रसिद्धान्तः क नु युयं क चाल्पकाः।
         श्रहो विद्यालवोल्लासिजिहाग्रस्तविचेतसः ॥
         सितासितं वचो भाति सकलङ्केन्दुविम्बवत् ।
         ये हि युष्पद्विधा मुर्खास्तेषामेव निषेधगी: ॥
         सेव्यमानं हि तत्सर्वं वैष्णावैरधिकारिभिः।
         अधौधध्वंसनायालं सोमपानमिवाध्वरे ।।
         श्रन्येषां हि तदस्पृश्यं पुरोडाशः शुनामिव ।
     तद्ययेश्वरसंहितायाम् ।
         दुर्लभो भगवद्भक्तो लोकेऽस्मिन् पुरुषः सुत १ ।
         तत्रापि दुर्लभतरो भावो वै यस्य तत्त्वतः ॥
```

पादोदकं प्रति शुभस्सिद्धान्ने सच निवेदिते ।

म्नगादिके चोवभुक्ते खुपभोगार्थमैव च ॥

श्रतश्च भावहीनानायभक्तानां च पगाग्रुख १ ।

निषिद्धं भगवन्मन्त्रदक्षूतमस्विलं हि यत् ॥ इति, तथा प्रदेशान्तरे ।

कुङ्कुमं चन्दनर्ञ्चतत् कर्षूरमनुलंपनम् ।

विष्णुदेहपरामृष्टं तद्वै पावनपावनम् ॥

इति, तथा पद्मोद्भवे ।

विष्णुदेहपरामृष्टं यश्रूर्णं शिरसा वहेत् । सोऽश्वमेधफलं शाप्य विष्णुलोके महीयते ॥

तथेश्वरसंहितायाम् ।

उपभुक्तस्य सर्वस्य गन्धपुष्पादिकस्य च ।

म्नानादावुपयुक्तस्य द्धिचीरादिकस्य च ॥

दृषगां न प्रयोक्तव्यं शब्दैरप्र†तिपत्तिजै: । निर्माल्यबुद्ध्या देवीयं पावनं दृषयन्ति ये ॥

ते यान्ति नरकं मुढास्तत्त्रभावापलापिनः । इति,

यानि पुनर्दीिक्तिमैवाधिकृत्य समयानुशासनसमये निर्माल्यो-पर्योगनिषेधपराणि वचनानि तानि पा‡रिपदेशोपयोगोत्तरकाला-

भिषायेगा द्रष्टच्यानि ।

यता भगवदर्थेन त्यक्तं स्रक्चन्दनादिकम् । पश्चादभोग्यतां याति विष्वक्सेननिवेदनात् ॥

श्रीमद्भागवते यथाऽऽह भगवन्तं श्रीकृष्णमुद्भवः—तवोच्छिष्टभुजो दांसास्तव
 मायां जयेमहि इति ।

<sup>†</sup> निन्दाऽसूयाद्याविष्कारकारकैरित्यर्थः ।

<sup>‡</sup> भगवत्पारिषदानामीशोविष्वक्सेनस्तदुपयोगानस्तरकाले निषेधपराणि द्रष्ट-व्यानि ।

त्रात एव निवेद्यादि ततोऽर्वागेव सास्वतै:। सेव्यते तेन तत्तेषाम्रत्कर्षस्यैव कारगाम् ॥ श्रापिच। देवतान्तरनिर्माल्यं शिष्टैरिष्टं विगर्हितम् । इदन्तु वैदिकत्वेन सोमपानवदिष्यते ॥ ये नाम भगवच्छास्त्रप्रामाग्यं नानुजानते । न निरूपियतुं शक्यं तैर्निर्मालयमितीरितम् ।। निरूपगोऽपि भगविन्नर्गालयमतिपावनम् । समस्तवैदिकाचार्यवचनैश्वसीयते ।। शब्दममागाके हार्थे यथाशब्दं व्यवस्थिति:। न चात्र शब्दो नास्तीति वक्तव्यं वधिरेतरै: ।। यथा ब्रह्मपुरागो च पडचते । विष्णानिवेद्यकं शुद्धं मुनिभिभीज्यमुच्यते । अन्यनिवेद्य निर्माल्यं भुक्ता चान्द्रायम्अरेत् ।। विष्णुदेहपरामृष्टम्भात्यं पापहरं शुभम् । यो नरश्शिरसा धत्ते स याति परमाङ्गतिम ॥ एतेन । निर्माल्यश्च निवेद्यश्च ग्रुक्तवा चान्द्रायग्रश्चरेत्। स्मरगामपि रुद्रकाल्यादिविषयमित्यावेदितव्यं, तथा महाभारते। हृदि ध्यायन् हरिं तस्मै निवेद्यानं समाहित:। मध्यमाऽनामिकाङ्गर्ष्टेर्गृहीत्वान्नमितं पुनः ॥ प्रागाय चेत्यपानाय व्यानाय च ततः परम्। उदानाय समानाय स्वाहेति जहुयात क्रमात ।। इति, तथा प्रदेशान्तरे ।

निवेदितन्तु यद्देवे तद्दद्याद् ब्रह्मचारिगो । इति ।

```
58
```

#### श्रागमप्रामास्यम् ।

# तथा महाभारते।

पश्चरात्रविदो मुख्यास्तस्य गेहे महात्मनः । प्रापर्गा भगवद्भक्तं भुञ्जते चात्रभोजनम् ॥

इति, तथा च भगवान् शौनकः नैवेद्यं स्वयमश्रीयात् इति,। इत्यादिसमृतिशतसिद्धशुद्धि विष्णोर्नेवेद्यं भवभयभेदि यो विनिन्देत्। नास्तिक्यात् समृतिवचनान्युपेत्तमाणस्तिज्ञिह्वाविशसन-

## मेव यक्तमत्र ॥

ननु प्राणाधिहोत्रस्य नैवेद्यं साधनं कथम् । निरिष्टकं न शिष्टानामिष्टं होमादिसाधनम् ॥

न च द्रव्यान्तराचोपो होमायेत्यवकल्पते ।

रागत: प्राप्तमेवारं यतस्तेनोपजीव्यते ।। नापि अक्तयन्तराचेपो नैवेद्यायोपपाद्यते ।

सायं प्रातद्विजातीनामशनं श्रुतिचोदितम् ॥

नान्तरा भोजनं कुर्यादिति तत्प्रतिषेधनात् ।

नैष दोषा यतः प्राम्प्रभतिर्देवतागमः ॥

गुगाभूतः श्रुता विष्णोर्विष्गुपारिषदेशवत ।

यथैव हि भगविन्नवेदितमपि पुष्पोदनादिविष्वक्सेनाय दीयमानं

नानौचित्त्यमावहति ।

यथा वा होतुरुच्छिष्ट एव सोमरसोऽध्वरे । अध्वर्यादेविशुद्धश्चे स्यादेवमत्र भविष्यति ॥

## श्रिप च।

भेाज्याभेाज्यव्यवस्थायाः शास्त्रमेव निबन्धनम् । तचेद्रोज्यमिदं व्रते किं वयं विदर्धामिह ।। यथाऽनुष्ठानतन्त्रत्वं नित्यकाम्याग्निहोत्रयोः । एवं प्रागाग्निहोत्रेऽपि नैवेद्याशनतन्त्रता ॥

यद्युक्तं गर्भाधानादिदाहान्तसंस्कारान्तरसेवनाद् भागवताना-मब्राह्मग्र्यमिति तत्राप्यज्ञानमेवापराध्यति, न पुनरायुष्मतो दोषः, यदेते वंशपरम्परया वाजसनेयशाखामधीयानाः कात्यायनादिगृद्यो-क्तमार्गेग् गर्भाधानादिसंस्कारान् कुर्वते ।

ये पुनः सावित्रयनुवचनप्रभृतित्रयीधर्मत्यागेन एकायनश्रुतिविहितानेव चन्वारिशत् संस्कारान् कुर्वते तेऽिष स्वशाखागृह्योक्तमर्थ यथावदनुति \* छुमानाः न शाखान्तरीयकर्माननुष्ठानाद्
ब्राह्मग्यात् प्रच्यवन्ते, ब्रान्येषामिष परशाखाविहितकर्माननुष्ठानिनमित्ताब्राह्मग्यप्रसङ्गात् सर्वत्र हि जाति—चरग्य—गात्राधिकारादिव्यविस्थता एव समाचारा उपलभ्यन्ते । यद्यपि सर्वशाखाप्रत्ययमेकं
कर्म तथाऽिष न परस्परविलक्तग्याधिकारिसंबद्धा धर्माः कवित्समुचीयन्ते, विलक्तग्याश्र त्रयोविहितस्वर्गपुत्रादिविषयोपभोगसाधनैनद्राग्नेयादिकर्माधिकारिभ्ये। द्विजेभ्यस्रय्यन्तैकायनश्रुतिविहित्विज्ञानाभिगमनोपादानेज्याप्रभृतिभगवत्प्राप्त्येकोपायककर्माधिकारिग्रोम्रमुन्त्रभगवत्प्राप्त्येकोपायककर्माधिकारिग्रोम्रमुन्त्रभगवत्प्राप्त्येकोपायककर्माधिकारिग्रोम्रमुन्त्रभगवत्प्राप्त्येकोपायककर्माधिकारिग्रोमुमुन्त्रम्यस्ययन्योन्यशाखाविहितकर्माननुष्ठानमब्राह्मग्राप्त्याद्यति, यथा चैकायनशाखाया अपौरुषेयत्वं तथा

यद्यपि अन्यस्ष्टात्तिष्ठतेनीत्मनेपदं प्राप्नोतीति अनुतिष्ठन्त इत्येव स्यात्तथापि अनुष्ठानशीला अनुष्ठानपरायणा इत्यर्थस्य प्रतिपिपाद्यियितत्वेन ताच्छीलयव-योवचनशक्तिषु चोनश् इति पाणिनीयेन चानश्रप्रत्ययो न तु शानच्प्रत्यय इत्यवधार-यन्तु निपुणाः।

<sup>†</sup> काश्मीरागमपदेन कि विविधितमिति न विशिष्य जानीमः काश्मीरागमप्रामा-ण्यनिरूपणपरोप्रन्थोऽपि चास्मदृष्टेरगोचर इति न किचिदीश्महे वक्तुम्। यत्नेन तु तत्सर्वमासाद्य समये प्रकाशयिष्यते।

काश्मीरा†गमप्रामाग्ये प्रपश्चितमिति नेह प्रस्त्यते । प्रक्र\*तानां तु भागवतानां सावित्र्यनुवचनादित्रयीधमेसंबन्धस्य स्फुटतरम्रपण्डधेर्ने तत्त्यागनिमित्तवारयत्वादिसंदेहं सहते ।।

ु एतेनेते श्रीसंप्रदाये सर्ववेद्रहस्यार्थानुयायिनि केनाप्यज्ञाससुकृतेन समुत्प-धापि शिप्यसंजिन्नक्षया वा, शिष्यान् व्यामाह्यार्थिलप्सया वा, शास्त्रतत्त्वार्थान-भिज्ञानेन वा, दुरभिमानगरिम्णा वा, लोकधन्धनार्थ वा, पूर्वाचार्यवचस्स्वश्रद्धया वा. तदीयचरमतात्वेदानाशक्ततया वा, कलिकलमपकलुपतया वा, स्वीयदुरहष्टाङ्गष्टतया वा, वादिनिगृहातिप्रौहभावार्थानभिज्ञतया वा छोके स्वप्रौहिमख्यापनाय वाहिनी मुधेव संनिनत्सया वा, अथवा संभूधेतै: सर्वहेंतुभिरेव औतत्सिटिति निदेंशे। ब्रह्मणिस्न विध स्मृत इति भगवदुक्तरीत्या ब्रह्मासाधारण-तदादिपद्घटितं परब्रह्मासाधारण-श्रीरामायणारमभणरूपे गायन्त्रीमन्त्रे सर्ववाद्यविप्रतिपन्नपरदेवताप्रसाद्के देवतान्तरार्थ-कत्वं बलाद्ध्यारोप्य साधारणमन्त्रताप्रसाधनेन तस्य क्षुद्रदेवाराधनपरत्वं वा द्विजा-नामनावदयकत्वख्यापनं वा श्रद्धमन्त्रसाम्यसंभावनं वा कुर्वन्तः परास्ताः । प्रकृतानां भागवतानां तदत्यामबोधनेन त्यजतां च बात्यताबोधनेन पूर्वाचार्याणां गायत्रीमन्त्रे द्विजत्वप्रसाधकतायाः स्पष्टमनुमतत्वेन तज्ञित्यत्वे विवद्मानानामाचार्यार्थवेमुख्यस्य बालेनापि सुज्ञानत्वात् । यदपि कवित् स्मृतिषु गायत्र्या रविदेवताकत्वं सवितृदेवसा-कत्वं वा श्रयते इति न तस्या भगवन्मन्त्रत्वमिति समुत्थानं तत्तु ''रविः सुछोचनः सर्यः सविता रविलोचन '' इति व्लोकम्थभगवन्नामानभिज्ञाननिबन्धनमेव । यत्र ब्रह्मासाधारणिकद्वरर्शनेन भोतिकाकाशादिवाचकाकाशादिपदानामाकाशस्त्रिङ्गा-दिति परब्रह्मोपस्थाकत्वमास्थिषताचार्याः किसु तत्र भगवन्नामगणान्तःपातिनो रावस-वितृपदयोभंगवद्वाषकत्वविप्रतिपत्तिसमुत्थानशङ्काऽपि विदुषाम् । न च यानि नामानि गौजानि विख्यातानि महात्मनः । इत्यादिना सहस्रनामाचार्य एव गौजनामताम-बोचिति न तयोर्भगवद्गढत्वं किन्तु रवि-सविवयदयोः कोशादिना दिवाकर एव रूढिरिति कर्थं भगवदसाधारण्यसंभावनापीति वाच्यम् । न ह्यत्र गौणानी-त्युत्तया गुणवृत्त्या भगवद्भिनिदंशकत्वमभिधित्सितं किन्तु अवयवशक्तया भगवद-भिधायकत्वेन डित्थकित्यादिशब्दानामिव भगवन्नामगणान्तःपातिशब्दानां न यहच्छाशब्दत्वं, किन्तु लोकवद्योस्तेषां शब्दानां तद्यं शक्तिभ्रमविध्रेरेलक्षणाप्रह-रहितंश्र ऋषिभिभूशं परिस्मिन् श्रह्मणि वासुद्वेऽभिहितत्वा चद्वाचका एव ते शब्दा अत एव तु प्रयोगभूयस्त्वाभिधित्सया "विख्यातानी" त्युक्तम्। परिगीतानीत्यत्र परिपदमपि सहस्रनाम्नां रूढत्वमुपोद्वरुयति । किच सर्वधीप्रेरियतृत्व-लक्षणान्तर्यामिकृत्यालङ्गोपलम्भसामध्येनापि तस्या ब्रह्मासाधारण्यसिद्धिः। किंच प्रिय एव हि सर्वथा वरणीयो भवति नाप्रिय इति वरणीयत्वलिङ्गलिङ्गतत्वेनापि निरतिशयप्रियतमत्वेन श्रह्मासाधारण्यसिद्धिरिति प्रव्यक्तम् । ततश्चर्षाणां छक्षणाग्रहा-जन्यभूयःप्रयोगयोगेन नाष्ट्रां रूढत्वसिद्धया सवित्रादिदेवताकस्वं परब्रह्मासाधारण-देवताकत्वसाधकमिति सुपुष्कलमविशष्टं चास्मिच्छिप्यैः सुनिरूपितमन्यश्रेति कृत-मनभिज्ञनिष्रहसंनहनेन वंदिकमार्गनिष्कण्टकीकरणप्रवृत्तानां सुदूरहशाम्॥

तत्तस्कल्पितयुक्तिभिश्शकलाशः कृत्वा तदीयं मतं ।
यच्छिष्पेरुद्धदि सात्वतमतस्पद्धवितामुद्धतिः ।।
यच्चेतत्सततं मुकुन्दचरणाद्वन्द्वास्पदं वर्तते ।
जीयान्नाथमुनिस्म्वयोगमहिमप्रत्यच्चतत्त्वत्रयः ।।
श्राकल्पं विलसन्तु सात्वतमतप्रस्पद्धिदुष्पद्धतिव्यामुग्धोद्धतदुर्विद्ग्धपरिषद्वैदग्ध्यविध्वंसिनः ।
श्रीमन्नाथमुनीन्द्रवर्द्धितिधयोनिर्भृतविश्वाशिवाः
मन्तस्सन्ततगद्यपद्यद्वीह्यानवद्योक्तयः ।
इति श्रीई्यामुनमुनिवरचितमागमप्रामास्ययम् ।।
श्रावणकृष्णप्रतिपदि शुक्रे संवत् १६५७ ।।

एति न नं, **7928** | धन्थात्व, न. छ. ति. क्षि. संस्थात् | साम्ताथ, धाराणाति | ()